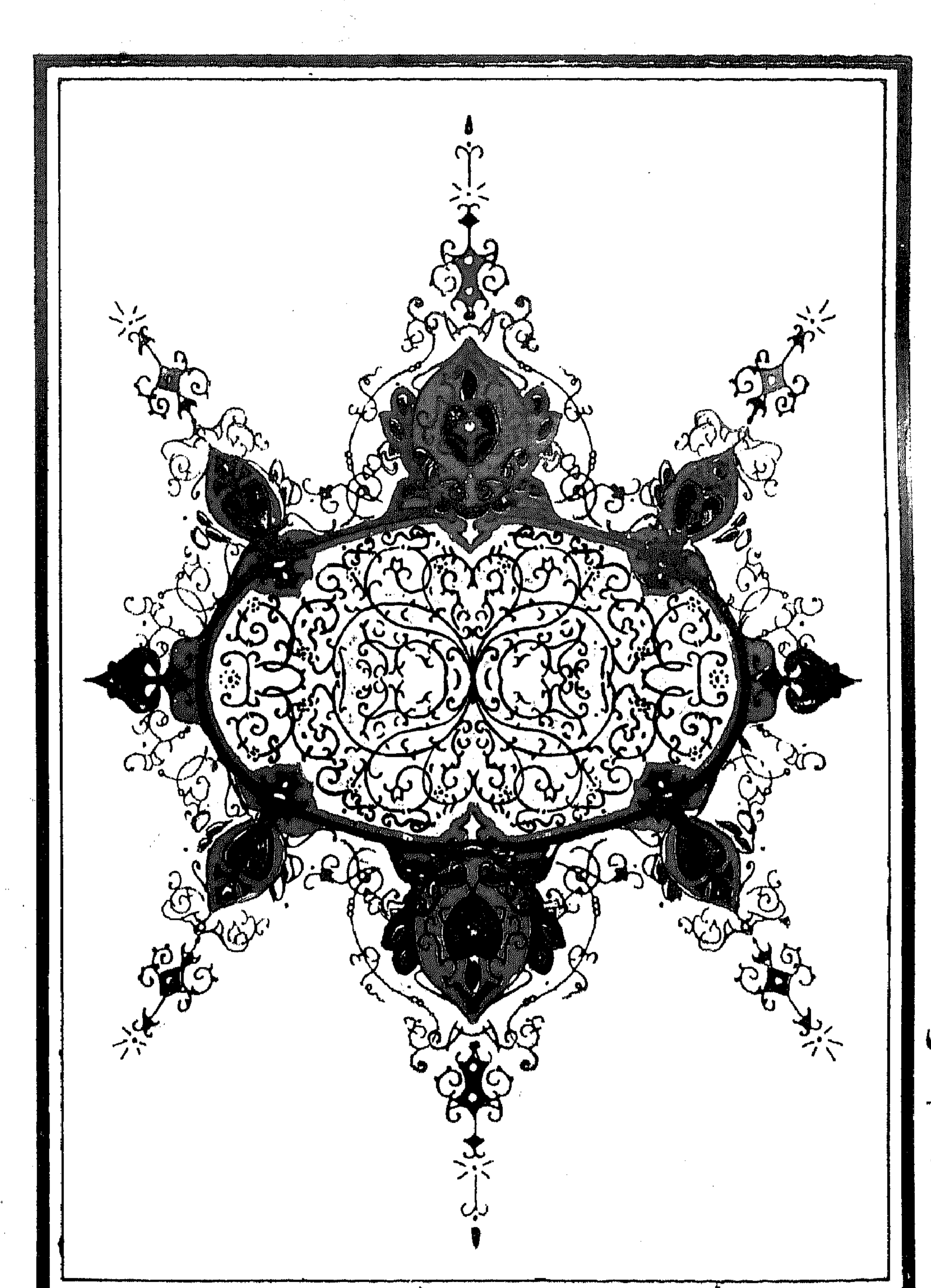
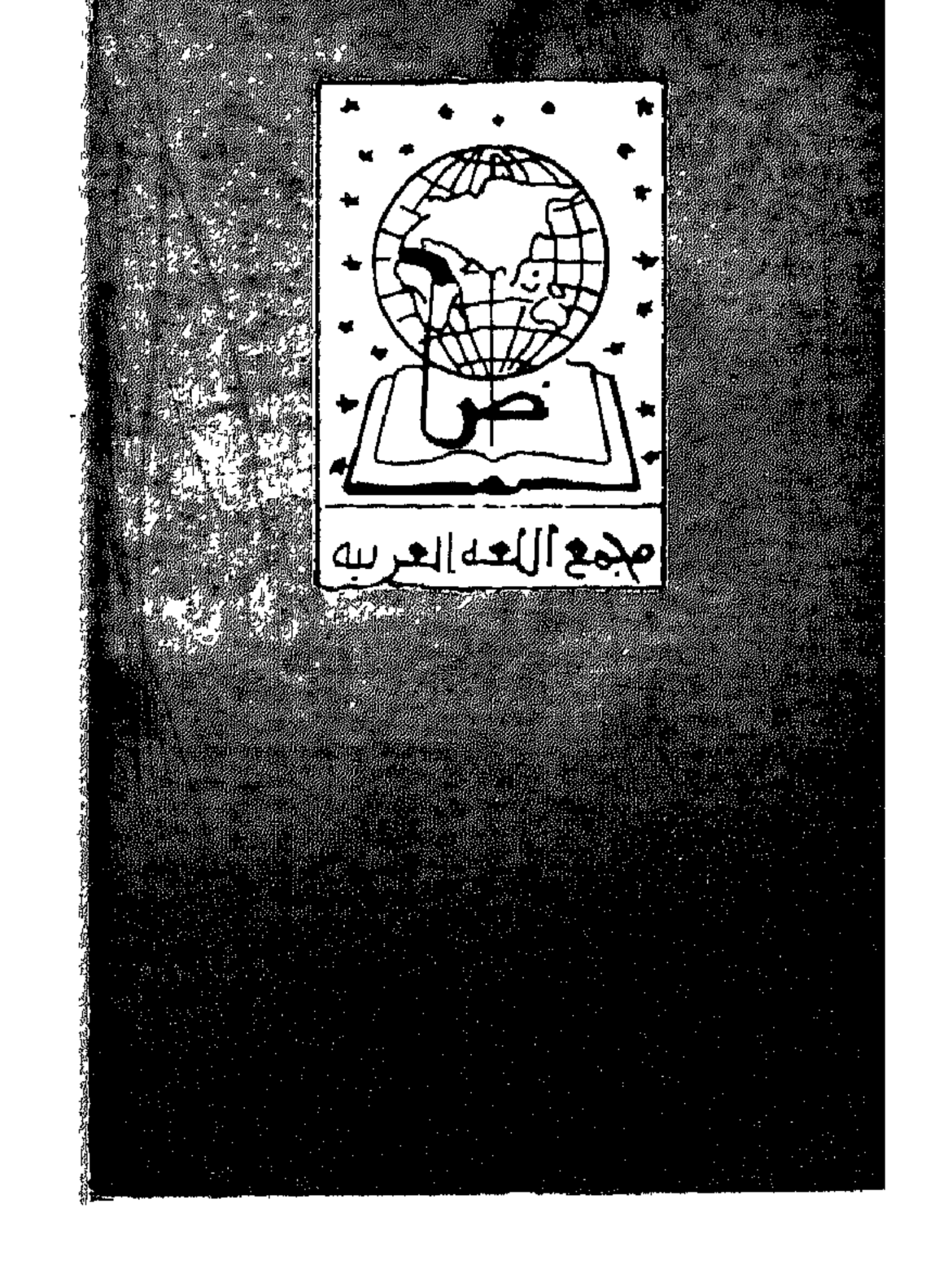
### 



الحراء الحسول محسن ۱۹۸۳ ه نوفسيو ۱۹۸۲

-

.



متجمع اللغة العربية بالقاهرة ١٥ شارع عزيز أباظة الزمالك

- مجلة مجتن في السنة) (تعمدر هرتين في السنة)

الجرين الحسول

المشرف على الدكور مهدى علام

رئيس التحسريري المعنوري إلى تعرري

#### الكالم

#### ن المالية

للدكتور مهدى علام المنائب رئيس المجمع

ص د

#### بحوث ومقالات :

طه حسین الرائد للدگتور ابراهیم مدکور

ش ۱

بين الدعم والتدعيم الأستاذ على النجدي ناصف

ص ۱٤

صعوبة قواعد المروض والقوافي وأثرها فيما نراه من أخطاء فلاحشة في الشعر الوارد في الكتب الجامعية وكتب أحياء التراث .

للأستاذ محمد عبد الفنى حسن ص ١٧

العرب الفدماء والكرم للدكنو أحمد العوقى

ص ۲۶

رأى في تفسير الشواذ في لفة العرب للدكتور رمضان عبد التواب

صی ۳۰

« حتى » دراسة مقدمة الى لجنة المعجم الكبير

للدكتور هسين شرف

ص ۶٥

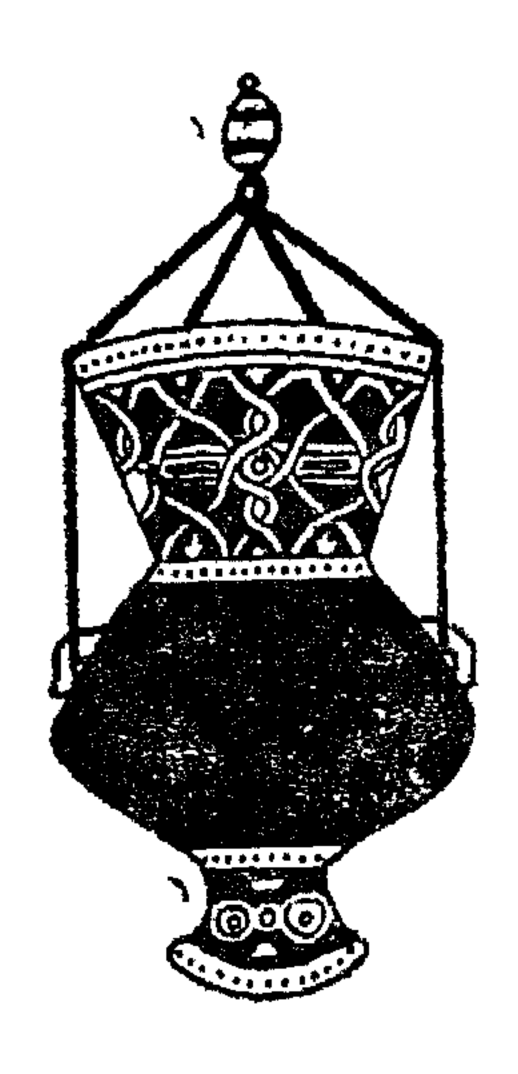
الفاظ رومانثية ذات أصل عربى للدكنور الطاهر أحمد مكى

ص ۲۳

و دراسة دلالية للكلمات العربية المقترضة في لغة الهوسا .

للدكتور مصطفى حجازي

ص ۷۷



المكتبة العربية وفهارسها . للأستاذ محمد قنديل البقلي

181

قربر عن الندوة التي عقدت في مجمع اللغة العربية الأردني .

ص ٥٥١

من أنباء المجمع :

ص ۱۵۹

من قضایا اللفة: وجوب تحلیل البناء اللفوی من خلل مسرح الحدث الذی دار علیه .

للد تنور البدراوي زهران

ص ۸۸

جولة مع المعرى في الغفران الأستاذة فاطعة العمران

ص ۱۲۱

### يسم الله الرحين الرحيم

# و المراد و ا

نشأ في هذه الأيام جدل في الصحف المصرية حول بعض ماجاء في بعض الروايات عن «ليلة القدر». ولست أدعى لنفسى موقف الحكم بين المتنازعين ، فهم لايزالون يلقون على النار حطبا (أو ماهو أشد اشتعالا من الحطب ، من الوقود الحديث). ولكن ذلك الجدل ذكرني بكتاب في مكتبتي ، تربطني يه صلة قوية ، فقد كان لي شرف اقتراح تأليفه .

فمنذ أربعة عشر عاما تقدمت فى ختام المؤتمر السنوى لمجمع البحوث الإسلامية بأربعة اقتراحات ، أقِرّت ، ونُفذ منها اثنان : أحدهما تأليف «التفسير الوسيط» للقرآن الكريم .

وقد قمت بإنشاء الجهاز العلمى والإدارى له ، يشاركنى فى ذلك الزميلان الكريمان ، عضوا المجمع ، الأستاذ محمد خلف الله أحمد ، (مد الله فى عمره سليا مُعافى !) ؛ والأستاذ الشيخ محمد أبو زهرة ، (تغمده الله برحمته !) . (١) وأما الثانى فهو تأليف كتاب عن الإسرائيليات والخرافات التى زُيفت على تفاسير القرآن الكريم . وقد عهد المجمع إلى أستاذ قدير متخصص ، فى إعداد كتاب يجمع فيه تلك الإضافات الباطلة . ذلك هو الدكتور الشيخ محمد بن محمد بن أبو شَهْبة ، عميد كلية أصول الدين بأسيوط .

<sup>(</sup>١) صدر من هذا التفسير تحت إشرافنا ومراجعتنا عدة أجزاء، ولا يزال يصدر في شبه أنتظام .

ومن الطبيعي أن أشعر بالسعادة لطبع هذا الكتاب ، الذي صدر تلبية لتوصية قدمتها لمؤتمر مجمع البحوث الإسلامية .

ولعل مما يجدر بالذكر أنه عند صدور هذا السفر النفيس ، تناقشنا في مجلس المجمع فيما ينبغي أن يتخد من الوسائل لحسن الانتفاع به ، تطهيرا للتفاسير مما لحق بها من الإسرائيليات . وكانت بعض الآراء تتجه إلى حذف كل الإسرائيليات من كل تفسير وإعادة طبعه نقيا منها . ولكن رؤى أن في ذلك اعتداء على مؤلفات من التراث . وكان هناك رأى آخر بإلزام الناشرين – حين ينشرون كتب التفسير القديمة – أن يعلقوا (عن طريق المختصين ) على هذه الإسرائيليات في هوامش الكتب أ. واتضح أنه لاسبيل إلى إلزام الناشرين بذلك . وكل ما انتهى إليه الأمر هو توصية الناشرين أن يلحقوا بكتب التفسير بيانا عا فيها من الإسرائيليات .

بقى أن أقول إن هذا الكتاب (واسمه: الإسرائيليات والموضوعات فى كتب التفسير) قد اختفى من السوق عقب نشره ، وأصبح من العسير جدا أن يجد الإنسان نسخة منه . وسأكتب لرئيس منجمع البحوث الإسلامية ، الإمام الأكبر ، الشيخ جاد الحق على جاد الحق ، راجيا أن يعمل على إعادة طبع هذا الكتاب النفيس .

ويكفى أن أشير إلى أن الكتاب قد عرض لمئتين وعشرة موضوعات ، وأنه اعتمد على أكثر من ثمانين مرجعا .

مهدى علام نائب رئيس المجمع برالمشرف على المجلة



## والمسام الراب

و الماهلي المعرودة الشعر المحاهلي المحا

وكنت لاأزال طالباً. ونعد بحق أكبر معركة فكرية وثقافية في العقد الثالث من القرن العشرين: وقدر لى أن أسافر في بعثة إلى فرنسا في أخريات هذا العقد . وبعدت نوعاً عن ذيول هذه المعركة . وفي عام ١٩٣٢ خيم مؤتمر المستشرقين بيني وبين طه حسين مهولندة ، لأول مرة :

وشاءت مصر أن تعرض في هذا المؤتمر حروف التاج ، التي لم تقدر لها حياة طويلة . وما أن عدت من بعثني عام ١٩٣٥ حتى دعيت للتدريس بكلية الآداب بجامعة القاهرة ، واتصلت بطه حسين عن قرب ، وتوثقت صلاتنا عاماً بعد عام . عرفته أستاذاً وعميداً ، واتخذت منه زميلاً وصديقاً . وشاء الله أن تمته هذه الزمالة إلى النهاية ، فقد سبقني إلى عضويته عام ١٩٤٠ . وفي عام ١٩٤٠ جاء دورى عام عام ١٩٤٠ .

ولحقت به هناك ، وعشنا طوال مسعة وعشرون عماماً في تفاهم و تعاون "تام .

\* \* \*

و عجال القول فى طه حسين دو سعة ، وقد سبق لى أن عرضت لطه حسين المكافح ، وطه حسين المحمعى . وطه حسين المحمعى . وأو د أن أقف اليوم وقفة قصيرة أمام طه حسين الرائد ، وله ريادات كثيرة أكتنى بأن أشير إلى ثلاث منها فى ميدان الصحافة ، وقد أولع والأدب ، والحياة الحامعية . وقد أولع طه حسين بالصحافة فى صباه ، وشغل طه حسين بالصحافة فى صباه ، وشغل بها ولما يبلغ العشرين، وتتلمذ فيها على رائدين كبيرين هما عبد العزيز جاويش، ولطنى السيد، فجمع بين التطرف و الاعتدال:

وشاء عبد العزيز جاويش في أن يفسح له المحال في « مجلة الهداية » التي رأى أخيراً أن يكل إليه أمر إدارتها ، وهذه ثقة يعتد بها . ولكن هذا الرائد اضطر إلى الهجرة من مصر علي غير انتظار .

فلم يكن لطه حسين بديم من أن يا جأ إلى رائده الثاني ، و هو لطني السيد الذي كان معجباً بقوة حجته ووضوح جدله، وسبق أن شفع له عند شيخ الأزهر الذي كان يريد أن يحرمه من متابعة دراسته.وفي مدرسة « الحريدة » استكمل طه حسين إعداده الصحفی ، وعمل فیها مع زملاء آخرین كانوا من كبار الصحفيين المعاصرين ، أمثال : محمد هیکل ، و محمود عزمی ، وأحمد حسن الزيات . ولهذه المدرسة شأن ملحوظ في تطوير الأداء الصحفي ، فاستكملت ما بدأ به رفاعة الطهطاوي ومحمد عبده من محاربة المحسنات اللفظية من سجع ، ومحاولة التخلص من البيان والبديع. وآثرت الأسلوب السهل السائغ الذي يتابعه القارىء في يسر ودون توقف . ولطه حسين في هذا قدم صدق ومنزلة رفيعة ، فقد استولى على قرائه ومستمعيه بأساوبه السهل وعباراته العذبة ، وما كان أشهه بعيد الحميد الكاتب ، أو ابن المقفع ، أو الجاحظ من كتاب الصدر الأول.

بيد أن ريادة طه حسين الصحفية الحقة إنما بدأت بعد عودته من بعثته ، فأسهم في ميدان الصحافة إسهاماً ملحوظاً في عقود ثلاثة متلاحقة من هذا القرن ، من العقد الثالث إلى العقد الخامس ، ولم يغفلها في العقدين التاليين ، وقد ملا الأعن

والآذان بمقالاته ومحاضراته حين استوقفته قضية الشعر الحاهلي طوال عشر سنين أو يزيد . شارك زميله القديم هيكل في إدارة شئون « جريدة السياسة » ، وناب عنه أحياناً في رياسة تحريرها .

\* \* \*

وطهحسين أديب رائد في منهجه و بحثه ، فی در سه و محاضراته ، فلم یقنع فی بحوثه الأدبية عا درج عليه أصحاب الراجم في التعريف بالكتاب والشعراء من الوقوف عند حياتهم الشخصية وذكر بعض : مؤلفاتهم . وحرص الأستاذ الأديب الكبير على أن يربط هؤلاء الكتاب والشعراء ببيئهم والظروف المحيطة مهم ، وهذا ربط طبيعي ومنطقي ، لأن الحياة الأدبية في مجتمع ما وثيقة الصلة بالبيئة الطبيعية ، والحياة السياسية والفكرية فى هذا المحتمع بوجه عام. وقد توسع في هذا الربط والتحليل توسعاً كبيراً. ولاحظ بحق أن بعض أصحاب التراجم قد لا يتحرو نالدقة فيما ينقلون ، وكثيراً ما يأخذ لاحقهم عن سابقهم في غبر ما تحقيق و لا تدقيق، و أخذ نفسه عبدأ الشك الديكارتي الذي كان

معجباً به ، وحاول ما وسعه أن يطبقه . وكان يرى أن الآراء والأحكام قابلة للأخذ والرد ، والتحليل والمناقشة إلى أن يقوم الدليل على صحبها . وكم فتح شكه هذا أعيناً كانت مغمرة ، وأذهاناً كانت مغلقة.

و من الكسل الذهني و الفكرى أن يقال: ما ترك الأول للآخر شيئاً ، بل لقد ترك له الشيء الكثير، وفي وسعنا أن نبحث كما محت الأقدمون ، وأن نضيف ما لم يضيفوه، و هذا فتح جديد قال به طه حسين الرائد. وكان من آثاره قضية الشعر الحاهلي التي شغلت الأذهان عدة سنبن ، وقيل فها ما قيل ، وكتب ما كتب . ولسنا بصدد هذه القضية اليوم ، وكل ما يعنينا أن ننوه بالمهج العلمى الذى دعا إليه طهحسن وكاناله أثره في الدراسات الأدبية التالية ، بل في البحث العلمي بوجه عام.

وطه حسين رائد في درسه و محاضراته، فقد حرص على أن يسهم معه تلاميذه في درسة و بحثه ، و و جههم نحو قضایا و مشاکل دعاهم إلى أن يعالجوها ، وحاسمهم على جهودهم في حزم وجد. واتخذ من رسائل الماجستير والدكتوراه وسيلة لتطبيق المنهج العلمي الدقيق : إن في التعريف بالأشخاص والمدارس ، أو في شرح الآراء والمذاهب

من أساتذة المستقبل ، أكتني بأن أشير إلى أربعة منهم وهم: الدكتورة سهير القلماوى، والدكتورة عائشة بنت الشاطىء، والدكتور شوقی ضیف ، والدکتور طه الحاجری .

أما محاضراته ففيها هي الأخرى ريادة جدیدة ، فلم یقف بها عند الحرم الحامعی ، بل خرج بها إلى قاعة المحاضرات العامة ، في الحامعة الأمريكية ، أو في الحمعية الحغرافية ,

وأقبل عليها جمهور المثقفين من الحامعيين وغيرهم، وفتح بابا فسيحاللتعليق والملاحظة ، أو للنقد والمناقشة . وأحدثت نشاطاً فكرياً وثقافياً ما أحوجنا أن نستعيده:

وطه حسین آخبر آ رائد جامعی ، فضرب مثلا فريداً لطالب أزهرى فاقد البصر لم يقنع بصحن الأزهر ، ولابشيوخه وأعمدته، بل جاوز هذا كله إلى أول نواة لحياة جامعية حديثة . فالتحق بالحامعة المصرية القدممة ، وأقبل على دروسها و محاضر الهما إقبالا شديداً ، وتتلمذ لأساتذة آخرين غير شيوخه الأزهريين ، نذكر من بینهم أحمد زكى ( باشا ) ، وأحمد كمال (باشا)، وإسماعيل رأفت (بك): و محمد الخضرى ، و محمد المهدى من المصريين ، وجريدي ، وليهان ، وسانتلانا أو فى تحقيق النصوص . وكون بذلك جيلاً من الأوربيين ، وكانت تربطه بالأخير

خاصة علاقة و ثيقة ، وكثيراً ما صحبه في متابعة درس الشيخ البشرى في التفسير . وأقبل طه حسين على الدرس الحامحي إقبالا شديداً في شوق ورغبة . وكان محل تقدير من أساتذته ، لتفتح ذهنه وقوة عارضته ، وإن ضاق بذلك أستاذه محمد المهدى. و دفعسه البحث الحامي إلى تعلم اللغة الفرنسية ، وإن لم بجودها إلا بعد سفره إلى أوربا. وانتهى به المطاف في الحامعة المصرية القديمة إلى تقديم رسالة للدكتوراه حول « أني العلاء المعرى » وحصل علما بتقدير رفيع . وما إن نشرت هذه الرسالة حتى أنهم صاحبها بالإلحاد والزندقة ، وطاب إلى الحصعية التشريعية أن تحرمه من حقوقه الحامدية ، ولم ينقذه إلا سعد زغلول ، الذي كان رئيساً لهذه الحمعية حين ذلك .

وقدر له أن ينعم بحياة جامعية أخرى خارج مصر ، فأوفد فى بعثة إلى فرنسا إبان الحورب العالمية الأولى وقضى هناك نحو خمس سنوات ، أمضى منها عاما واحد فى مونبلييه والباقى فى باريس ، وتتلمذ لكبار أساتذة الاجتماع والتاريخ فى السوربون ، أمثال : دريكام ولينى بريل ، وسينيوس . وأولع بالحضارة ولينى بريل ، وسينيوس . وأولع بالحضارة ولينى بريل ، وسينيوس . وأولع بالحضارة ولابتينية وتمكن من الأخيرة تمكنالابأس به، واللاتينية وتمكن من الأخيرة تمكنالابأس به، وتزود بزاد وفير من الأدب الفرنسى

وحصل على الايسانس فى الآداب، ثم توجهت جهو ده فى السور بون ببحث عن «ابن خلدون» محصل به على الدكتوراه من جامعة باريس الله بالدكتوراه السابقة التى حصل عليها فى الحامعة المصرية القدعة.

وفي عام ١٩١٩ عاد إلى وطنه ، وشغل بالصحافة زمنا. ثم أنشتت جامعة «فؤاد الأول» وضمت إليها الحامعة المصرية القدعة ، وكان لابد أن يفسح الحال اطه حسين في الحامعة الحديدة ، لأنه وثيق الصلة بسابقها، وفي الحامحة الناشئة بدأت ريادته الحامعية الحقة التي حاول أن يضع فها تقاليد سليه. ق ، وأخصها أولا إيمانه بأن العلم لا وطن له ، وعلى الحامعة أن تستعين بمن تدعو إليه الحامعة من أساتذة الغرب وعلمائه ، وتوسعت كلية الآداب في ذلك توسعا كبرا. وأصبحت شبه كلية عالمية يلتني فها الأساتذة الفرنسيون والباجيكيون و الأساتذة الإنجليز والألمان إلى جانب المصرين. وسمى طه حسين جاهدا أيضا إلى أن يوفد أكبر عدد ممكن من خريجي كليته إلى المعاهد الأوربية الكبرى ، وأعدبذلك أساتذة المستقبل من المصرية.

وعنى ثانيا بالدراسات الكلاسيكية ، فأنشأ قسما مستقلا للغات القدعة ، وأصبح لليونانية واللاتينية مكان في كلية آداب حربية . ولم يغفل اللغات الشرقية القدعة ، وإن عدها فرعا من قسم اللغة العربية .

وآمن أخبرا إيمانا جازما باستقلال الحامعة ، وضحى في سبيله ما ضحى

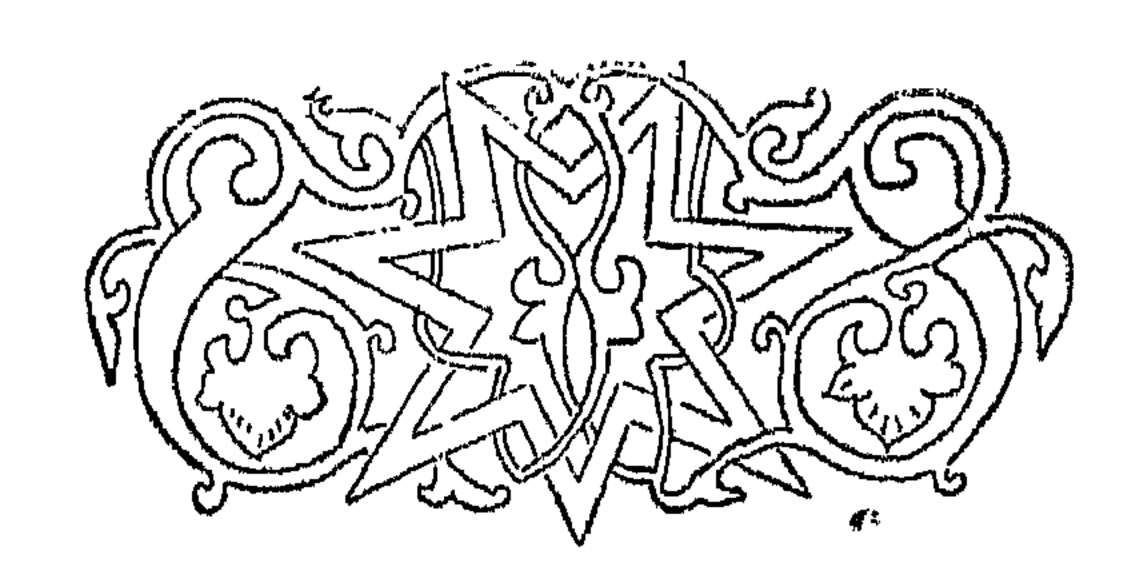
وكان يرى أن البحث الحامعي لا يمكن أن ينمو ويز دهر إلافي جو الحرية و الاستقلال وليس لوزير أن يفرض عليه رأيا، أو أن يرسم له اتجاها، ومن مستلزمات هذا الاستقلال أن توفر للجامعة الاعتمادات المالية اللازمة، التي تمكنها من أداء رسالها وأن تحمي هيئة التدريس من أي تدخل أو عدوان أو عدوان أ

هذا هو طه حسن الرائد ، وقد تحقق

كثير من أهدافه ، وقدر لهذه الأهداف أن تحيا وتستقر ، ولكن الزمن أبي إلا أن يعدو عليها ، وفعلت السياسة فعلها في قدر كبير منها ،

ولعل فى إثارتها ما يوجه النظر إليها ويدعونا إلى أن نستمسك بها مرة أخرى وهذا خير إحياء لذكرى طه حسين:

ابراهيم مدكور



### ما المالي المالية الما

والتدعيم مصدر ان يذكران المعمرها

والفعلان اللذان يتصرفان منهما ، للتعبير عن معنى العون و القوة ، فيقال مثلا في شئون الأبنية: دعم البناء الحدار دعما ، أو دعمه تدعيا. ويقال في شئون التموين : تدعم الدولة السلع دعما أو تدعمها تدعما .

وهكذا يتوارد الفعلان معنى واحداً على سواء ،كدأب كثير من الألفاظ التى تشترك في مادة البنية ، ولا يفرق بينهما في الشكل والحرس إلا يسير . لكن بعض نقاد اللغة ينكرون دعتم المشدد العين ، وينهون عن استعاله ، لا بغيا عليه ولا اهتضاما لحقه في الحياة ، ولكن لأنهم يرون المعاجم المتداولة بيننا تغفل ذكره وتقصر الحديث في مادته على دعم الحرد، وأوتى فيها محلا ليس له ولا هو منه وأوتى فيها محلا ليس له ولا هو منه في شيء .

ويبدو أن الذى يسر له ذلك وأعانه عليه، أن الفعلين سواء في الرسم والقراءة ،

و تضعيف العين في هذا المقام أحرى أن يكون أسبق إلى الذهن من التخفيف عند من لا يعرف الرأى فيه ، لأن الدعم في واقع الحياة عمل فيه من مغنى القوة ، والتضعيف أشبه به وأدل عليه .

وهذه خلاصة ما جاء عن الدعم في كل من الأساس ، والمصباح ، واللسان و تاج العروس ، وأقرب الموارد ، والمنجد: « دعمه كمنعه دعما : مال فأقامه . وبيت مدعوم : يميل فيريد أن يقع ، فتسند إليه ما يستمسك به ، ويقال دعمت فلانا : أعنته وقويته . ولا دعم بى : لا قوة ولا تماسك » . على أن المعجم الوسيط تفر د وحده بذكر دعم المشدد العبن وقد رجعت إلى أصوله لعلى أعرف منها الوجه الذى ذهب به لعلى أعرف منها الوجه الذى ذهب به خبراً . كأن الأمر كان اجتهادا اجتهده الوسيط فرضى عنه واطمأن إليه ، في بحث خبراً . كأن الأمر كان اجتهادا اجتهده الوسيط فرضى عنه واطمأن إليه ، في بحث لم يقدر له أن يكتب في أصول الوسيط .

ولم يفتني في متابعة الفعل أن أرجع إليه في المخصص لابن سيده ، فإذا فيه هذا

النص، نقلاً عن صاحب العبن. قال: « دعسمت الحائط ونحوه أدعسه دعما، و دعسمته إذا مال فأقمته بخشبة أو نحوها. و اسم ما دعسمته به: الدعمة ، والحمع د عسم » (۱) .

ويالاحظ أن الفعلين قد ذكرا في هذا النص مضبوطين بالشكل ضبطا تاما ، وأن أولهما قد ذكر مصدره معه ، وهو مع الضبط يدلان دلالة قاطعة على أنه دعم المخفف . أما الفعل الآخر فلم يذكر مصدره معه ، لكنه ذكر مرتبن مضبوطآ ضبطا كاملا، ثم عطف على الأول، وما كان ليعطف عليه لو أنه كان المحفف ، لأن الشيء لا يعطف على نفسه ، فشبت أنه دعتم المشدد العبن ، فيكون قد ذكر في معجمي العبن والمخصص ، ذكره الأول أصلا وذكره الآخر نقلا عنه ، فلا ينال إذن من صحته أن المعاجم المتداولة قد و إقراراً له،أنه ذكر في هذين المعجمين، وإذن يكون صحيحا ولا مانع من استعاله كقرينه المحرد ، والناس حيالها وما يختارون، ولا مانع أيضا أن يقر تكانه في المعجم

وبعد فإن الفعل دعم، مخففاأو مثقلا، حقه أينما ذكر أن يوجه إلى المقصود به دون غيره ، مثله في ذلك كمثل كل فعل متعد

ليتبين موقعه ، ويعلم أنه مسوق إليه و مختص به . فنى الأسلوبين اللذين ذكرناهما فى صدر هذه الكلمة ، يبدو المنزل فى أولهما هو الذى تناوله الدعم ، فعمل عمله فيه ، لا خفاء فى هذا ولا غموض .

وأما الأسلوب الثانى ـ وهو الذى يؤثر الناس ذكره فى لغة التموين ـ فقد وجه التدعيم فيه إلى السلع فشابه شيء من الخفاء بحمل على التوقف والمساءلة، لأن السلع لا حاجة بها إلى الدعم ولا صلة لها به، في التدعيم من معنى القوة والعون، ولها منهما نصيب بجعلها فى غنى عنهما منهما نصيب بعلها فى غنى عنهما تأبى معهما أن تنزل على حكم أو تستجيب تأبى معهما أن تنزل على حكم أو تستجيب لدعوة، يزيد من بغيها وشدتها أحوال غير مواتية ، وعوامل مؤثرة تنبعث من هنا أو تفد من هناك.

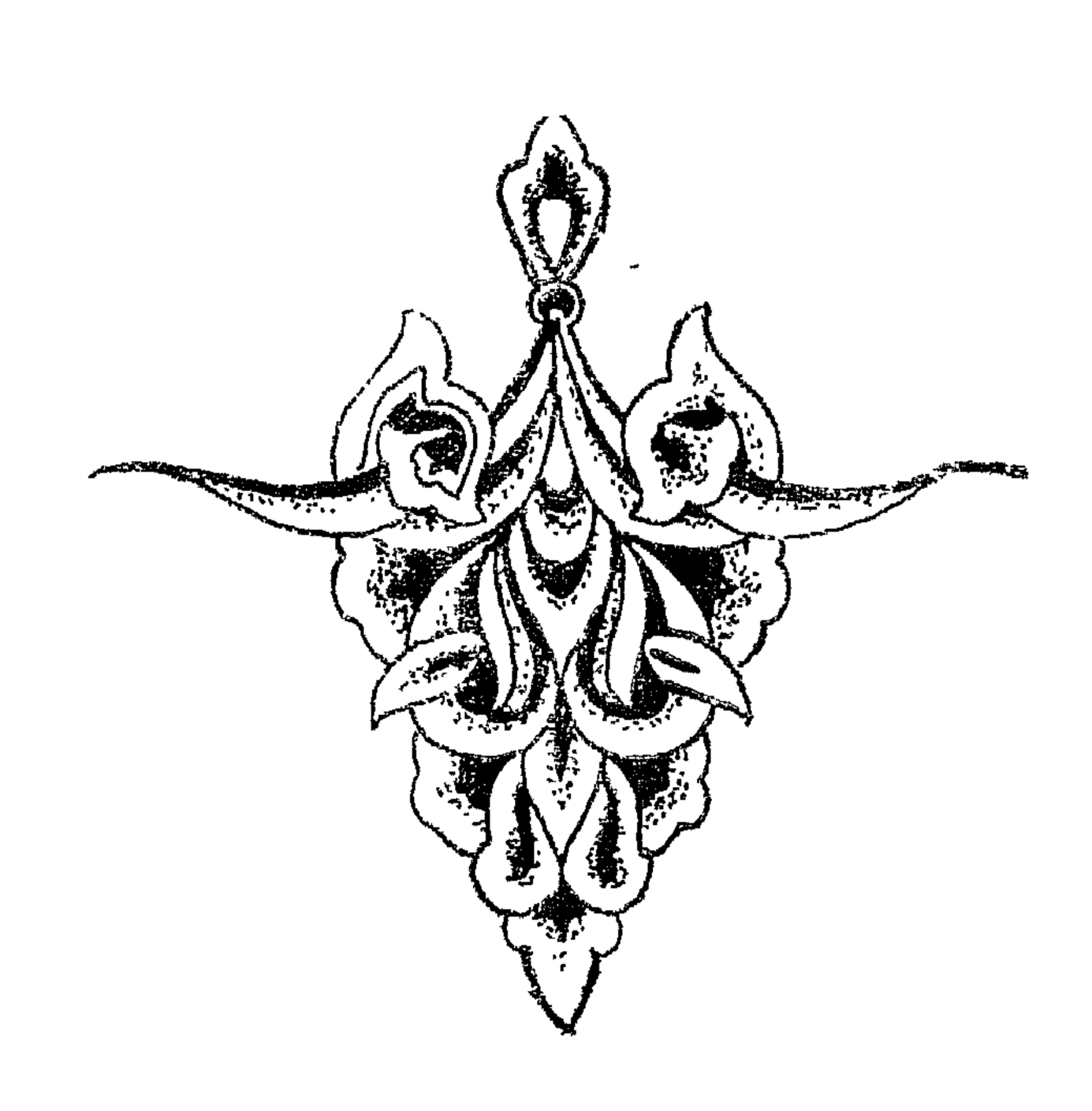
فأحس الناس بضيق العيش ، حتى ما يكاد المرء يبلغ حاجته من السلع بغير عناء كثير أو قليل ، فلم يكن بد من أن تنهض الدولة بواجبها ، وتدبر الأمر بما يخفف عن الناس وييسر لهم أسباب العيش، فكان الدعم هو الرسيلة و العلاج ، تنوب به الدولة عنهم في أداء بعض أسعار السلع ، لعلها تطامن شموخها ، وتلين من شدتها لعلها تطامن شموخها ، وتلين من شدتها

١٢٩ : ٥ الخصص ٥ : ١٢٩

فالتدعيم إذن أيس للسلع ، ولكنه لمستهلكها ، هم أصحابه والمستحقوناه. و إذن يكون في أسلوب تدعيم السلع مضافا ا محذوفا، إذا ذكر فيه كاننصيه هو: تدعم الدولة مستهلكي السلع. وحذف المضاف كثير في العربية، يشير المقام إليه، فإذا هو معذوف كمذكور . وفي القرآن الكريم قدر صالح منه ٥

قال تعالى : ( فلا تمك في مورية مما يعبد هولاء) (١٦ أي لا تلك في ميرية من سوء عاقبة عبادتهم، وقال: (هل ينظرون إلا ً أن يأتيهم الله في ظلل من الغمام) (٢٦ أي إلا أن يأتيهم أمر الله. وقال: (ربنا وآتنا ما و جدتنا على رسلك ) أي على تصديق رسلك ، أو على ألسنتهم.

> على النجدى ناصف عضو المجمع



### Established to the second of t وأثرها فيما المصافا فاحته في السعد الواد في النسب الجامعة والسبار الما الراك الأسسا وحيالات العنى سرن

المحوث التخصصية الى أعدتها ( لحنة الإعداد لمؤتمر اللغة العربية في الحامعات) موضوعات اللجنة الأولح المنصلة بواقع اللغة العربية في الحامعات العربية ، ولفت نظرى إبراز المعوقات والصعوبات التي تعترض تعلم اللغة العربية وتؤثر في درجة إجادتها وأخذها المكان الصحيح االائق سها والواجب لها ، كصعوبة قواعد النحو والصرف وأثرها في شيوع اللحن ، وصعوبة الرسم الإملائى وأثرها في الأخطاء الكتابية. و بحثت عن صعوبات العروض والقوافى وأثرهافها يقعمن أخطاء غليظة في الشعر الذي تشتمل عليه الكتب الحامعية وكتب إحياء التراث العربي ، فلم تحدث لنا المذكرة التوضيمحية عن هسدا المؤتمر و محوثه منه ذكراً ، وكأن ما يؤذى العبن والسمع من أخطاء الشعر المسطور والمروى

الله تواجهنا في كلكتاب نقرؤه، أو كل حديث نسمعه ، والتي تستلك منها المسامع ، وتنفر منها العيون التي نود أن تقع على الكلام العربي الصحيح السلم ، كأن ذلك شيء هين لايلتفت إليه ، ولاينبه عليه وكأن تلك الأختلاءالشعريةالعروضيةالثقيلةأصبحت لوازم ضرورية في كل بحث جامعي ياتي أو كل كتاب ينشر ... واختلط الشعر الموزون المقنى بالشعر «المتسيب» المعالق الذى لا تضبطه قواعد ، ولا تجمعه محور. و صار الأمر في الشعر الذي ينشر في الكتاب الحامعي، أو في كتاب الراث، الذي يعدم لدا و دعامة للكتاب الحامعي ، فوضى بلا رابط ولا ضابط. فلا هي شعر عربي أصيل، على ما نظمه أصمحابه الأولون، وعلى ماجرت به فطارة الشعراء العرب السليمة ، ولا هو شعر حديث على ما جرى عليه شعراء التحرر والانطلاق من قيود الشعر الذهبية ، ولكنه يجي شعراً أعرج ونظها أبتر ، وقريضًا

<sup>(\*)</sup> ألقى البحث بمناسبة تمثيل الأستاذ محمد عبد الغنى حسن ، للمجمع ، في مؤتمر اللغة العربية في الحامعات، الذي أنعقد بمجامعة الإسكندرية ، من ٣٦ – ٣٠ ديسمبر سنة ١٩٨١

ذاع وج تنقصه السلامة ، و تعوزه الصحة ، و يفتقر إلى الوزن ، و ينتشر فيه التحريف و التبديل و يختل فيه ضبط بناء الكلمات الذى يفضى بالضرورة إلى اختلال الميزان ، و اعتلال الكيان ، و يتطرق إليه النقص والزيادة ، وهما آفتان لكسر الأوزان أو زعزعة البنيان. هذا إلى ما يقع فيه من أخطاء في النحو والصرف و الرسم الإملائي ، وهي الأخطاء الناجمة عن بعض الصعوبات التي أشارت اليها المذكرة التوضيحية للجنة الإعداد المؤتمر . كأن الشور لم يكفه ما أصيب به من بلاء في ذاته ، و في أوزانه و قوافيه ، فانصب بلاء في ذاته ، و في أوزانه و قوافيه ، فانصب عليه بلاء النحى والصرف و الإملاء حتى تتم مشيئة الله فيه ببلاء محيط و امتحان شديد . . .

ولنكن صرحاء مع أنفسنا حين ننقد الكتب التراثية وغير التراثية ، التى تتصل بالبحوث والدراسات الأدبيسة واللغوية والتاريخية ، في كليات الآداب بالحامعات العربية ولا نظام الحامعات العربية غير المصرية ، حين يمتد مجال النقد إليها ، فقد وقعت لنا عشرات وعشرات ، بل مئات ، من هذه هذا و هناك ، فوقعنا على أخطاء في الشعر الوارد فيها ، سواء أكانت كتب أدب الوارد فيها ، سواء أكانت كتب أدب أم دواوين شعر ، أم مصنفات في تاريخ أم دواوين شعر ، أم مصنفات في تاريخ العرب والإسلام ، ووجدنا تلك الأخطاء تشيع الكتب فهما سليا صحيحاً ، بل وجدناها بكتر فهما سليا صحيحاً ، بل وجدناها تخرف الكتب فهما سليا صحيحاً ، بل وجدناها بالمغني تحرف الكلم عن موضعه ، وتنتقل بالمعني

المراد من النقيض إلى النقيض ، إلى درجة نستطيع أن نقول معها إن الطالب القارئ أو الباحث أو المتوسع فى الدراسة لا يدرك من لب الكلام المنظوم شيئا ، لأنه كلام شائه محرف مسوخ ، وبهذا يبعد الطالب شيئا فشيئا عن التذوق الأدبى الذى نود أن نغرسه فيه ، ومن هنا فشا عدم الاهتمام بالقيم الجالية للكلام ، وصار الشعر اليوم يروى بيننا ويلقى على المنابر ، أو على موجات الأثير فى الإذاعة ، أو على الصورة المرقية المسموعة فى الإذاعة ، أو على الصورة المرقية المسموعة فى التلفزيون ، كلاما ممزق الأوصال ، فى التلفزيون ، كلاما ممزق الأوصال ، مصحفاً عمر فا ، شأنه شأن الكلام المنثور الذى انخفض مستواه وشاع فيه اللحن و الأخطاء .

ولو أن تلك الأخطاء العروضية التي تقع فيما بين أيدى التلاميذ والطلاب من كتب ونصوص كانت قليلة أو معتدلة المقدار لقلنا : مسألة طارئة ، ومنقصة عارضة ، وتعالج بالاهتمام بدلا من الإهمال ، ولكنها في الحق مشكلة كادت تستعصى على الحلال ، وخاصة أنا نجد الحيطب يتفاقم والأخطاء تتزايد وتتكاثر والمتبع وتتناثر ، وكأن الآذان عن والماح في صمم .

ولن نؤيد اتهاماتنا فى هذه القضية المنظورة، والظاهرة العروضية الملحوظة، بذكر كتب تراثية جمامعية مما وقع فيه اختلال وفساد فى الشعر الذى تحتويه وتشتمل دفتاها

عليه ، نتيجة لفساد في التحقيق ، وقلة بصر بالشعر ، وتهجم على ما لا يحسنه المرء من عمل . . . ولن نؤيد اتهاماتنا كذلك بذكر أسهاء محققين طذه الكتب المعيبة . . فنحن نجل هذا المقام العلمي الصرف الحالص لوجه الله والعروبة ولغة العرب ، أن يكون معرضا للتشهير ، بدلا من أن يكون كامة للتذكير ، فإن الذكري – بشهادة كامة للتذكير ، فإن الذكري – بشهادة القرب تنفع الموثمنين .

وإذا كان آشيوع اللحن من ناحية النحر والصرف ، وشيوع الحطأ الكتابي في رسم الإملاء ، وغزو العامية الهابطة للعربية الفصحي ، ومزاحمة اللغات الأجنبية للغة الضاد ، بعض الأخطار التي تررق الحريصين على اللغة العربية ، الغير على سلامتها ، والارتقاء على اللغة العربية ، الغير على سلامتها ، والارتقاء أخطاء الشعر العربي والأوهام الغليظة التي تقع فيه ، مدونا في كتاب جامعي أو واحد من كتب التراث ، أو ملتى على آذان الطلاب ، أو منشكا في تمثيلية إذاعية أو الطلاب ، أو منشكا في تمثيلية إذاعية أو أخطاء النحو والصرف والإملاء . . .

ولسناحين نقرل هذا نتعصب للون دون لون، أو نؤثر فرعاً من فروع علم اللغة على آخر، ولكنا ننظر إلى القضية من كل وجوهها نظرة عاداة مستوية، فلا ينبغى أن يطفف في أيدينا المكيال، عن وجوه الصحة والاعتلال...

فإذا عز على الأذن العربية السليمة أن تسمع في «العراق» أول لحن في اللغة العربية ، وهو قولهم يومئذ: (هذه عصاتى) بلالا من : (هذه عصاى) ، أفلا يعز علينا اليوم أن نقرأ في ديوان محقق تحقيقاً جامعيا للشاعر المصرى الإسكندرى: (ظافر الحداد) من شعراء مصر في العصر الفاطمى: يعز علينا أن يسجل البيت الآتى – بعدطول يعز علينا أن يسجل البيت الآتى – بعدطول التحقيق وعرض دعواه – هكذا:

فكم لى فيسه من غدوة وعشيسة "

صفا العيش لى أن فيهن كيف أريد مع أنه على هذه الصورة منكسور لزيادة لفظ به ، وصوابه هكذا :

فكم لى فيه غدوة وعشيه أريد صفا العيش لى فيهن كيف أريد بحذف اللفظ الزائد من الناسخ ومن المحقق، وهو حرف الحر (من) ومن الغريب أن شاعرنا الإسكندرى (ظافر الحداد) الذى أصيب من محقق ديوانه بالزيادة فى البيت السابق، قد منى من المحقق نفسه (بالنقص) فى البيت الآتى الوارد فى الديوان المحقق على الصورة الآتية:

كالنسوم بين أجفسان أضربها طول السهاد كبرء بعسد إضرار فانكسرالوزن بهذا النقص: ولايستقيم ميزانه إلاإذا أعيد إليه اللفظ الناقص ، وهو لفظ (ما) اليصبح البيت صحيحا سوى الوزن هكذا: إليصبح البيت صحيحا سوى الوزن هكذا: إليان أجفان أضربها كالنوم ما بين أجفان أضربها طول السهاد كبرء بعد إضرار

ولو أن أبناءنا في الجامعات العربية ، وفي مرحلة ما قبل التعليم الجامعي ، قد ألفوا أن يقرأوا شعرا سليا موزونا صحيحا غير محرف ، لتعودت آذانهم أن تعرف الشعر الصحيح ، وتهش له ، وتطرب إلى استاعه ولتعودت ألستهم أن تنطق الشعر وتلفظ به صحيحا سلياكا نظمه أصحابه ، وكما شاءوا له أن يروى من بعدهم ، بدلا من هدا له أن يروى من بعدهم ، بدلا من هدا التهشيم والتحطيم الذي يجرىعليه ، ويقع فوق رأسه ، إفلا يجد له معينا ، ولا مغيثا .

وإذا صح مايقال من أن فى النحو العربى صعوبة ، وأن فى قواعد الصرف صعوبة ، وأن فى علمى وأن فى قواعد الإملاء صعوبة ، وأن فى علمى العروض والقوافى صعوبة ، فلا يجوز أن تواجه أمثال هذه الصعوبات المزعومة بالإغفال والإهمال وعدم المبالاة ، فإن أمثال هذه التراكمات قد أفضت بنا إلى حال من المعاناة البالغة التى نشكو منها اليوم ، والذنب ذنبنا فيا حدث منا من تراخ فى وسائل التعليم الصحيح ومناهجه ، وإلا فلماذا لم تكن اللغة صعبة على الأقدمين حين كتبوا فيها روائع بقيت إلى يومنا هذا شاهدة على مطاوعة اللغة بقيت إلى يومنا هذا شاهدة على مطاوعة اللغة على ، وعدم استعصبائها عليهم ؟

ولماذا لم يكن العروض والقوانى صعبا على الشعراء الذين لم يعجزهم أن يلبسوا العانى الحليلة والأفكار الدقيقة ، أثوابا من البيان الرفيع فى أداء سليم صحيح ؟

على أن مشكلة (الصعوبة) المزعوبة مردود عليها بأنها لم تمنع ظهورطائفة لا بأس بهامن الكتاب والشعراء المجودين المبدعين في كل عصر من عصور التاريخ العربي الإسلامي، حتى في العصور الموسومة بأنها عصور الضعف والانحطاط.

فهل منع الضعف والانحطاط في العصر المغولي، بعد سقوط بغداد سنة ٢٥٦ ه، أن يظهر في العالم العربي الفسيح إلى شعراء] وأدباء من طراز «البوصيري» صاحب البردة «وابن نباته المصري» صاحب الديوان البديع وديوان الحطب، وسرح العيون ومطلع الفوائد و «ابن حجة الحمومي» إصاحب الفوائد و «ابن حجة الحمومي» إصاحب «خزانة الأدب» و «صفى الدين الحلى» المشهور بحسن السبائ، وسهولة اللفظ، و «أحمد بن على القلقشندي» صاحب و «احلبة الكميت» و «النواجي » صاحب صبح الأعشى، و «النواجي » صاحب الإحاطة ؟

وهل منع الضعف والانحطاط في العصر العثماني أن يظهر على امتداد أصقاع العروبة شعراء وأدباء من أمثال «عائشة الباعونية» المصرية ، «والطالوى» الدمشتي «وفتح الله النحاس» الحلبي و «ابن معصوم» الحسيني المدنى و « الشهاب الحفياجي » صاحب الريحانة و « عبد القادر البغدادي » صاحب الحزانة و «المقرى» صاحب نفح الطيب ؟

الحق أن هذه الصعوبات المزعومة في قواعد النحو والصرف والإملاء والصعوبات المفروضة التي يمكن أن توجه إلى قواعد علمي العروض والقوافي ، والصعوبات التي تعزى إلى منافسة اللغات الأجنبية للغة العربية في المراحل التالية لمرحاة التعليم الابتدائي ، والصعوبات التي تعزى إلى شيوع اللغة العامية والصعوبات التي تعزى إلى شيوع اللغة العامية ومزاحمتها للغة الفصحي في البيت والشارع والمدرسة ، وغير ذلك من الصعوبات والمدرسة ، وغير ذلك من الصعوبات التي تغتلق لتسويغ الموقف الضعيف للغة العربية ، كل هذه الصعوبات ليست العربية ، كل هذه الصعوبات ليست العربية ، كل هذه الصعوبات ايست البدي على لغة عدنان اليوم . . . .

إن صعوبة قواعد النحو والصرف اليست طارئة على العرب اليوم ولا طارئة على اللسان العربي الحديث، فإذا كانت هناك صعوبة فهي ملازمة للعربية منذ أذن الله لهامنذ العصر الحاهلي أن ينظم بها شعر رفيع وشعر صادق دقيق، وشعر محلق وعيق. . . وأن تلقي بها خطب رائعة جليلة تمتاز بالتأثير والإقناع على مسيرة التاريخ العربي الإسلامي كله، وأن تدون بها كتب عظيمة رصينة من أمثال كتب الحاحظ، وابن قتيبة ، وابن أمثال كتب الحاحظ، وابن قتيبة ، وابن التوحيدي، ومسكويه، والعماد الأصبهاني التوحيدي، ومسكويه، والعماد الأصبهاني خلدون ، ورفاعة الطهطاوي، وعبد الله خكري، والشيخ خسين المرصفي ومصطني فكري، والشيخ خسين المرصفي ومصطني

لطني المنفلوطي، وأحمد حسن الزيات، وغيرهم ممن لا يأتي عليهم العد . . .

فتلك الصعوبات الموهومة والمرافقة للعربية منذ قيامها ،لم تمنع الكتاب والشعراء المجودين أن يجودوا إلى أبعد الحدود ، كما أن الدعوى عزاحمة اللغات الأجنبية لم تمنع أناسا من كبار كتابنا في العصر الحديث أن لا تقل قيمة إنتاجهم الأدبي والفكرى في اللغة العربية عنها في لغة أجنبية أخرى كتبوا بها وأجادوا فيها ، من أمثال عمر لطني ، وأمين الريحاني ، وجبر النحليل جبران ، وفيلكس فارس ابن الإسكندرية البار ، وانطون الحميل ، وبشر فارس والآنسة وانطون الحميل ، وبشر فارس والآنسة مي زيادة ، ومحمد مسعود :

على أن نظرة أخرى إلى الوراء ترينا أن كاتبا عظيا مثل «عبد الله بن المقفع» لم تمنعه مزاحمة الفارسية للعربية أن يتفوق تفوقاً منقطع النظير في اللغتين، وأن يكون له فيهما روائع الآثار التي خلدته على مر العصور:

ونظرة أخرى لقضية مزاحمة اللغات الأجنبية للغة العربية تؤكد لذا أن انفراد كثيرين منا بتعليم العربية وحدها لم يفسح أمامهم المحال لتجويدهم والفوق فيها ، بل نراهم مع الأسف ضعافا في اللغة الوحيدة التي لم يزحمهم فيها مزاحم . . .

فالمسألة إذن ليست مسألة صعوبات تفترض ، ومشكلات تثار ، وتقترح

لها الحلول، وإنما هي مسألة ضعف عام وعزوف عام عن بلوغ منازل التجويد والإتقان . . . إنها مسألة إهمال وتراخ وقناعة بأدنى مطلوب وأهون مرغوب . .

على أن ذلك لا يجوز أن يشب في نفوسنا يأسا من الإصلاح ، أو قنوطا من بلوغ الكمال، وما هذه المحاولات والمؤتمرات والندوات والحلقات ، والأصوات المرتفعة بالشكوى من سوء الحال، إلا علامات مميزة على معالم الطريق نحو الاستنهاض والإنهاض :

وأذكر أن ندوة لغوية مجميعة عقدت في عمران حاضرة الأردن سنة ١٩٧٨ وسميت ندوة عمران نظمها اتحاد المجامع اللغوية العلمية العربية لبحث مشكلات تعليم اللغم العربية في ربع القرن الأخير ، وشارك فيها باحثون وممشلون من الأردن ومصر وسورية والعراق والسودان وتونس والسعودية والكويت والمغرب عرفوضعوا أيديهم على كثير من والمغرب عرفوضعوا أيديهم على كثير من وسائل مواطن الداء والتمسوا لها كثيراً من وسائل المعالحة والدواء، وكانت بحوثهم و دراساتهم المعالحة والدواء، وكانت بحوثهم و دراساتهم ومناقشاتهم نتيجة ممارسات و خيرات.

فإذا بجاءت كلية الآداب بجامعة لإسكندرية اليوم تدعو إلى هذا الموتمر بعد إعداد و تفكير و تدبير لدراسة و اقع اللغة العربية و طبيعة المشكلات التي تعانيها ، ووسائل التغلب عليها ، فإننا نظمتن إلى أن النية ما تزال معقودة في كل ميدان للتعليم

على الارتقاء بلغتنا فكرأ وتعبيرا وإلقاء وتمريرا. ::

ولا يجوز لذا ونحن في موضع الاهتمام باللغة العربية اليوم أن نفصل الشعر عن النثر ، ونسلخه منه ، فإن الشعر هو قسيم النثر في حصيلةالفكر العربي على مر العصور، وهما معاً يكونان ثروة الأدب العر وبناءه المشيد، فليس من العدل والإنصاف أن نوثر شطراً على شطر من هيكل البناء الشامخ للغة العرب...

إن كل ضعف أو شدخ في الشعر المنشور في كتب النصوص وكتب التراث والكتب الحامعية هو في حقيقة الأمر ضعف وشدخ في بناء اللغة العربية التي نجتمع اليوم لدراسة مشكلاتها ومحاولة حلها ، ومن هنا يستوى الشعر والنثر في وجوب الاهتمام بهما ، وإصلاح ما تسرب وما يتسرب إليهما من وهن .

والشعر العربي لا ينحصر مكان وجوده في دواوين الشعر ، وفي كتب الأدب ، وفي كتب الأدب ، وفي كتب المحاضر الصوالأسهار وحسب، ولكنه عتد عجال ظهوره لنجده في «السيرة الذوية» وفي كتب الأخلاق والآداب، مثل كتاب «أدب الدنيا والدين »للماور دى «وإحياء علوم الدين »للغزالي، وفي كتب التصوف وطبقاته مثل للغزالي، وفي كتب التصوف وطبقاته مثل كتاب «طبقات الأولياء »لابن الملقن المصرى، كتاب «طبقات الأولياء »لابن الملقن المصرى، وفي كتب التاريخ مثل كتاب «تاريخ الطبرى»

وكتاب «البداية والنهاية» لابن كثير، وفي كتب النراجم مثل كتاب «وفيات الأعيان » لابن الخيان الراجم مثل كتاب الوفيات الوفيات الابن شاكر الحشور الكتبى، بل هو يكاد يكون بادى الحضور في كل كتاب عربى تقريبا ، مما يدل على مزيد الاحتفال له و الاهتمام به .

وإذا كنا قد أنزلنا الشعر العربي منزلة التناظر لقسيمه النثر ، وأحلناه مكان الاهتمام بالاستشهاد به والرواية له ، فلابد أن نصحح ضبطه ، ونقيم وزنه ، وإلا أغفلنا القيمة الحالية التي وضعها له العرب ، وخلطنا في روايته بين عمل صالح وعمل سيء.

وإذا كان قد أثرلنا في تاريخ الأدب العربي أن النبي عليه كان يستشهد بالشعر في كلامه ، ولكنه يرويه غير موزون ، فإن ذلك لم يكن إغفالا منه لقدر الشعر ووجوب صحة روايته ، وإنما كان ذلك انصرافا منه عن قول الشعر وإقامة وزنه حين يرويه تحقيقا لقوله تعالى : (وما علمناه الشعر وما ينبغي له) . لأن اهتمامه صلى الله عليه وسلم بالشعر والشعراء كان واقعا ملموسا . وهل بالشعر والشعراء كان واقعا ملموسا . وهل ننسي تشجيعه لحسان بن ثابت في الدفاع عن الإسلام و هجاء المشركين ؟ وهل ننسي أنه كان يكثر من استنشاد الشاعرة «الحنساء» شعرها في رثاء أخيها «صخر» ويستزيدها بقوله : هيه يا خناس ؟

و لابد أن نعرج هناعلى «المآتى» التى تدخل على الشعر الذي يرد في كتب النصوص

والدراسات الأدبية والتاريخية ، وكتب التراث ، فتفسد وزنه، وتشوه وجه صحته.

فقد يضبطه المؤلف أو المحقق بالشكل ضبطا واهما يفضى به إلى كسر وزنه ، و اختلال محره ، أو فساد معناه ... كالذى جاء مثلانى ديوان ظافر الحداد ص ٢٨٧:

هى الذهب الإبريز صفت نتضارة يد ألسبك من عيب يشوب وذام و هذا كلام لا معنى المعلى الإطلاق و أيناتوجهه لا يأت نجير ، و الصواب أن يضبط هكذا ليستقيم معناه:

وهى الذهب الإبريز إصفات نُصارة يدُ السبك من عيب يشوب وذام وقد يأتى الخطأ إلى الشعر المدون أو المنشد، من ناحية نقط الحروف و إهمالها، كالذى جاء في ديوان (الخالديين)، من منشورات مجمع اللغة العربية بدمشق:

و بكت أسى فانهل نور ذائب و تبسمت فأضاء ظل حامد

ولا معنى هذا للظل بالظاء المعجمة ، ولا لكلمة حامد بالحاء المهملة ، والصواب : طل جامد ، بالطاء المهملة والحيم المعجمة وهو تشبيه لأسنان الموصوفة بقطرات الطل المتجمد .

وقد يأتى الخطأ إلى الشعر من ناحية التنوين وعدم التنوين ، فقد يكسر تنوين

بعض الكلمات الوزن ، كما أن إهمال التنوين قد يكسره كذلك . كالذى جاء في الطبعة المحققة من كتاب (حسن المحاضرة) للسيوطي

عقاربُ فی رفع أنانها آ تسری علی أبطن حیات

قد نقل و زن صدر البيت إلى و زن غبر و زن الصرف قد نقل و زن صدر البيت إلى و زن غبر و زن القصيدة كلها و قد يدخل الخطأ على الشعر من ناحية تخفيف بعض الحروف أو تشديدها، فيختل و زن الشعر تبعا لذلك، و منه ما جاء في طبعة « دمية القصر » المحققة :

وصحبة الأشبال من حوله من وثب ما مُلبَدة بخشى لها وثب

والصواب: مُلْبدة بالتخفيف ليستقيم الوزن.

وقد يأتى الخطأ إلى الشعر من ناحية تشابه الحروف أو تقاربها فى الرسم ، ونحتاج فى تلافيه إلى إلمام باللغة ، وتذوق وحسن فى تلافيه إلى إلمام باللغة ، وتذوق وحسن فهم ، كالذى جاء فى حسن المحاضرة:

انظر إلى الحرّر الذي الحريق عكى لنا لهب الحريق

مرك يتة من سندس فيها نصاب من عقيق

ولامعنى للمدرية تصغير المدية هذا ، وإنما هي : المذبية لأنها تشبه رأس الحزرو أوراقه

وفروعه الخضر، وهو ما يريده الشاعر من تشبيه الحزر.

ولا تقف مآتى الخطأ فى الشعر عند هذا الحد ، فهى كثيرة ، وقد يفيد أن نشير إليها هنا فى إيجاز تنبيها وتذكيرا . ومنها همز الممدود أو قصره، كالذى جاء فى طبعة «نفحة الريحانة» المحققة :

هل أقال الموت ذا حدده ساعة عمره

بإثبات همزة «انتهاء» والصواب حذفها ليستقيم الوزن. ومنها الخلط بين تاء المتكلم و تاء المخاطب و تاء التأنيث. ومنها إبدال كلمة مكان كلمة تشابهها في الرسم، وكثيراً مايقع هذا بين إذا وإذ ومنها الخطأفي الشكل الإعرابي أو الشكل البنائي للكلمة ومنها ماير دعلى ياء المتكلم من إسكان أو تحريك قد يكسر الوزن ومنها التقديم والتأخير في الألفاظ الوزن ومنها التقديم والتأخير في الألفاظ مما يخل بالوزن ، وإن كان في بعض الأحيان في المديد ثن اضطرابا في الميزان، كالذي جاء في الدمية :

عندك قلبى فقلتيه فإن فانتقلى سواك فيه وجدت فانتقلى و في رواية أخرى في بعض النسخ:

عندك قلبى فقلبيه فإن وجدت فيه سواك فانتقلى

والروايتان صمحيحتان موزونتان . ومنها ضبط الميم في جمع المخاطبين و جمع

الغائبين ، فإن تسكينها أو تحريكها قد يكسر الغائبين ، فإن تسكينها أو تحريكها قد يكسر الوزن، كالذي جاء في «الدمية» المحققة:

أخاف من قولكم قد سلا وأطلـع الناس على سرى

بإسكان الميم من (قولكم) مما كسر الوزن والصواب تحريكها بالضم. ومنها ما يقع من الخطأ في ضبط أسهاء الأشخاص أو الأعلام أو الذوات ، كالذي وقع في «الذخيرة» لابن بسيام من تحريف اسم (عروة بن حزام) الشاعر المخضرم إلى (عروة بن خزام) بالخاء المعجمة ، وكالذي وقع في طبعة «فوات الوفيات» المحققة من تحريف لفظ (حاتم) بالخاء المهملة من تحريف لفظ (حاتم) بالخاء المهملة إلى (خاتم) بالخاء المعجمة، قول الشاعر عفيف الدين التلمساني :

كأن القطوف الدانيات مواهب في كل غصن ماس في الدوح خاتم

ولا معنى لليخاتم هذا ، وإنما هي (حاتم) إشارة إلى أن غصون الدوح كريمة بالثمار والازهار مثل حاتم .

ومن مآتى المحققين اليوم للتراث أنهم يتعرضون في أوائل القصائد إلى ذكر بحورها ، وهذا في نفسه حسن ومطلوب أنهم عرفوا حقيقة الأوزان، ولكنهم والأسف يملؤنا \_ يخلطون بين البحور يخلطا عجيبا فيسمون البحر الطويل وافرا ،

و مجعلون البحر الوافر كاملا ، ويسمون البحدر السريع رجدزا ، كالذى وقع في ديوان «ابن هرمة» من مطبوعات مجمع اللغة الحربية بدمشق ، وفي كتاب (اختصار القدح المعلى)لابن سعيد المغربي: و بعد : فهذا عرض واقعى سريع لما يقع في الشعر من أخطاء وأوهام غلاظ في الكتب التي تكمل الدراسات اللغوية والأدبية في الحامعات العربية كلها بغبر استثناء قطر واحد ، فهذه الكتب منتشرة بين أيدى الطلاب والدارسين في كل بلد عربي، وينتشر الحطأ معها في كل مكان ، ويشيع اللحن عن طريقها في الشعر الذي هو شطر البراث المربى والفكر العربى ، كما يشيع معها ضعف الذوق وفساده ، وانهام الأفكار والمعانى التي محملها هذا الفن الأدبي الحميل :

وعرض المنحدر الذي هبط إليه تدوين تراثنا من «الشعر» لايعني أنها شكاة بلغت مبلغ اليأس من إصلاح ما فسد ، وكيف نيأس مع قيام هذه المؤتمرات التي منها موتمر اليوم ، الذي نرجو من ورائه الخير للغة العربية بكل قواعدها وكل فنون القول فيها ؟

وعلى الله قصد السبيل

محمد عبد الغنى حسن عضو المجمع

# العرب الفرماء والحرم المحرق

لاتفتقر إلى تدليل أو إثبات كهذه القضية التي نتناولها اليوم.

إَ إِ لَكننا اضطررنا إلى التدليل على ما لا يحتاج إلى تدليل لأن بعض الشاكين والمشككين، في كل ميزة للعرب، برون أن كرم العرب كان نادرا، وإلا ما مدح الشاعر من أعطاه أو كساه أو غذاه ، إلأن هذا المدح نفسه دليل على مخالفة المألوف من شح و بحل .

ولكن الحق غير ذلك ، لأن الكرم كان شائعا فيهم ، جبلتهم البيئة عليه ، لأنها شحیحة بالزاد ، وهم بیز حل و ترحال، وكل منهم معرض لآن ينفد زاده ، فهو يكرم ضيفه اليوم لأنه سيضطر إلى أن يضيف في يوم ، وهذا نوع من التضامن الاجهاعي غير مكتوب. إ

تم إن العربي يكرم لأنه ذو أريحية ، يسعد بمساعدة المحتاج وإطعام الحائع وإغاثة الملهوف ، والمال في نظره وسيلة إلى حسن

يرم القضايا منالبداهة محيث الأحدوثة وطيب الثناء وكسب المحامدة ولهذا عابوا قيس بن عاصم ، لأنه أوصى بذيه محفظ ماله، والعرب مجدون فى هذه الوصاة قبحا يتنافى والسيادة والشرف :

قال حاتم:

يقولون لى أهلكت مالك فاقتصد

وما كنت لولا ما تقولون سيدا وإذا كانت المبالغة قدتطرقت إلى بعض صور من كرمهم وقصص كرمائهم التي حفلت مها كتب الأدب والتاريخ، فإنها على ما بها من مبالغة وخيال من الأدلة على أصالة الكرم في نفوسهم وشيوعه بيهم.

وليس معنى شيوع الكرم بينهم أنهم بر ثوا جميعا من البيخل، فإن در اسة شعر هم وتار بخهم وأخلاقهم توكدأنه كان فهم بخلاء كماكان فبهم شجعان وجبناء وحلياء وسفهاء وأعفية وفيجار، وهذا هو الطبيعي في كل مجتمع، وحسبي أن أذكر طرفا من عظاهر

١ ــ فرحوا بالضيف وأعزوه، واحتفوا

به ، حتى صار بعضهم كالعبد لضيفه ، قال حاتم:

ولمنى لعبد الضيف ما دام ثاويا

وما في إلا تلك من شيمة العبد وأكرم عروة بن العبد العبسى ضيفه بالسهر معه ، وبالحديث الطيب الذي يشعره أنه في داره:

فراشى فراش الضيف والبيت بيته

ولم يلهني عنه غزال مقنع

أحدثه إن الحديث من القرى

و تعلم نفسى أنه سوف يهجع و نجد عمرو بن الأهتم يرحب بضيفه بما يرحب به الكرماء اليوم:

فقلت له أهلا وسهلا ومرحبا فهذا مبيت صالح وصديق

٧ - وسارعوا إلى السخاء على اليتامى والأرامل والبائسين والسائلين ، وهم لا ينتظرون ثناء يذيع ولا يمنون بماصنعوا، قال أوس بن حجر في رثاء فضالة بن كلدة: لقد ارتحلت فمن ذا الذي يتعهد الأرامل من بعدك ؟ ومن ذا الذي يكسوا العرايا ويطعم الحياع ؟ :

أبا دايحة من يَوَحِي بأرملة أم مين لأشعث ذي طَمَوين طملال أم مين لأشعث ذي طَمَوين طملال وكانوا يباهون بسعة الحفان ، لأنها تدل على كثرة الطعام وكثرة ألاكلين ، قال أبو قردودة في رثاء ابن عمار:

يا جفنة كإزاء الحوض قد هدموا ومنطقا مثل وشي البمنة الحبره

٣-وكانوا يحرصون أشد الحرص على الكرم إذا كفت السماء عن المطر ، فأجدبت الأرض ، لأن الوقت ضنك يسول لكل امرىء أن يحتفظ لنفسه بماله وطعامه، فالكرم في هذا المأزق كرم مضاعف جدير بالتقدير ، قالت الخنساء في رثاء أخيها صخر :

وإن صخرا لكافينا وسيدنا وإن صخرا إذا نشتو لنحـّار

ولم تكن مفخرة العربى بأن يقدم لضيفه طعاماً كثيراً لتزيد على مفخرته بأنه جاد بأنفس ما عملك، قال أبو هلال العسكرى: وقد علمتأن حاتما وكعبا وهرما لم بجعلوا أمثالا في الحود ، لأن عطاياهم عظيمة القدر ، فقد كان الواحد منهم يطعم ضيفا ، أو بهب بعيراً ، أو يعطى عدداً من الشاء ، ولكن ذهب صيبهم في السياح ، لأنهم كانوا يعطون وهم محتاجون ، وكان عطاء الرشيد والبرامكة والمأمون والأمين في اليوم الواحد أكِيْر من جميع ما أعطاه أو لئك في جميع آیامهم ، و لم یضرب بواحد من هؤلاء المثل كما ضرب بأولئك ، فهذا يدل على أن الناس استحسنوا منهم بذلهم مع ضيق آحوالهم وقلة ذات أيديهم ، قبجعلوهم أمثالاً مضروبة لكل من استغربوا فعله.

٤ - ومما يدل على كافهم بالكرم أنهم كانوا يهدون الضيوف إلى أماكنهم في الصحراء وكانوا يرشدونهم بالنار التي يوقدونها للقرى أو لإنضاج الطعام أو للاستدفاء ، قال حاتم لغلامه في ليلف باردة الريح":

أوقد من فإن الليل ليل قرر قر من مر والربيح يا غلام ربيح صرة عمل عمل عمل عمل يرى ذارك أمن عمر إن جلبت ضيفا إفأنت حرة

وكانوا يهدونهم بنباح الكلاب ، ولهذا كنوا عن كرم الرجل بجبن كلبه، لأنه إذا ما رأى الغرباء كف ، فقد اعتاد أن يطرق الدار غرباء ، قال أحدهم في الوصية بكلب له :

أوصيك خبرا به فإن له خدرا المحمدها خلائقا لا أزال أحمدها

يدل ضيني على في غسق الـ مليل إذا النار نام موقدها

٥ - وإذا كان من طبائع النساء في كل جيل وفي كل قبيل أنهن أحرص على الإنفاق الأسرى من الرجال ، فإن كثيرات من الزوجات غضين من كرم أزواجهن ، ووجهن اللوم لهم على ما بدا في عيونهن سرفا، ولكن الرجال لم يعبأوا بهذا اللوم، بل إنهم آثروا الفقراء على أنفسهم وعلى بل إنهم آثروا الفقراء على أنفسهم وعلى

عيالهم ، حد "نت نوار امر أة حاتم الطائى أن سنة مجدبة أصابتهم ، وفى ليلة كان صبيبهم يتضاغون جوما ، فاجتهد حاتم ونوار فى إسكاتهم ، ثم جهل يعلل زوجته بالحديث، فعرفت أنه يسرى عنها ، فتناومت ، وفى آخر الليل جاءت إلى حاتم جارة تشكو إليه جوع بنيها فقال لها : أحضر بهم سريعا فقد أشبعك الله وإياهم ، فلم تابث أن أقبلت تحمل اثنين ويمشى إلى جانبها أربعة ، كأنها نعامة حولها رئالها ، فقام أربعة ، كأنها نعامة حولها رئالها ، فقام خلي فهبوا جميعا ، واجتمع القوم على الاحم فهبوا جميعا ، واجتمع القوم على الاحم يشوون ويأكلون .

أما حاتم فقد التفع فى ثوبه ، وجاس فى ناحية ينظر ، وما ذاق قطعة مما ذبح وقال:

مهلاً نوار أقلى اللوم والعذلا ولا تقولى لشيء فات ما فعلاً

ولا تقولى لمال كنت مهاكه مهلا وإن كنت أعطى الإنس والخبلا

يرى البخيل سبيل المال واحدة إن الحواد يرى في ماله سبلا

7 - وكانت لبعضهم فاسفة صائبة قائمة على بعد النظر والتجربة ، فهم لا يرون مدعاة للبخل ، لأنهم إذا عاشوا فان بموتوا جوعا ، ولأن المال الذي يتركونه من ورائهم بسيرثه غيرهم ، وقد يكون من

الورثة عدو يتلهف ويتشوف ، وخير لهم أن يخلفوا وراءهم ذكراً طيبا حميدا، قال طرفة:

أرى قبر نتحيًام بخيل بماله كقبر غوى في البطالة مفسد أرى الموت يعتام الكرام ويصطفى عقيلة مال الفاحش المتشدد (١)

وقال حاتم:

أهمن للذى تهوى التلاد فإنه إهمن للذى تهوى التلاد فإنه المال نهباً مقسما

ولا تشقین به فیسعد وارث به حین تغشی أغیر اللون مظلما

قلیل به ما محمدنلث وارث ا إذا ساق مما کنت تجمع مغنما

٧ - أما البخل فقد أبغضوه ، وأبغضوا البخلاء ، وهجوهم ، وحسبنا قول الأعشى:

تبيتون في المشى ملاء بطونكم وجاراتكم غرثى يبتن خائصا (٢) وقول عروة بن الورد لخصمه إن إناء عروة مباح للآكلين على حين أن إناء هذا الخصم له وحده ، وإذا كان عروة قد هزل واصفر لونه ، فإن السبب في هذا أنه قسم طعامه واصفر لونه ، فإن السبب في هذا أنه قسم طعامه

على بطون شى ، وصبر على الحوع ، وقنع بالماءالبارد على غير طعام :
إنى امرؤ عافى إنانى شركة وأنت امرؤ عافى إناءك واحد أنهزأ منى إن سمنت وأن ترى إ

بوجهى شحوب الحق والحق جاهد

أقسم جسمى فى جسوم كثيرة وأحسو قراح الماء والماء بارد وأحسو قراح الماء وهو كنير جدا لعلم أن العرب كان فيهم كرماء كماكان فيهم يخلاء ، لكن الكرم كان فضيلة ، وكان شائعا، وكان المفتخرون بالكرم والمادحون به صادقين فى فيخرهم وفى مدحهم ، فكان حاتم الطائى صادقاً فى فيخره بأنه سيد ماله ، فلا سلطان لماله عليه كسلطانه على الأشحاء ، بل إنه ينفق ماله فى الحير وفى فلت الأسرى ، وفى إطعام الحوعى وفى إغائة المحاويج :

إذا كان بعض المال ربيّاً لأهله فإنى بحمد الله مالى معبد فإنى به العانى ويؤكل طيبا يفلئ به العانى ويؤكل طيبا ويعطى إذا من البخيل المصرد

احمد الحوفي عضر المحمع

<sup>(</sup>١): نحام: بخيل. يعتام: يختأر .الفاحش: البخيل

<sup>(</sup>٢) المشي : فصل الشتاء و الحدب . غرثى : جياع . خمائص : خاويات البطون .

### 

ماتقابلنا في كتب النحو العربي عبارة : «وهي

لغة شاذة (١) ». وقد اجتهد علماء العرب ، في تعريف هذا الشاذ ، وحصر أمثلته المختلفة (٢) ، غير أنهم لم يذكروا شيئا عن الأسباب ، التي تؤدى إلى وقوع الأمثلة الشاذة في لغة من اللغات .

وقبل أن نعرف شيئا عن أهم الأسباب ، التي يحدث من أجلها الشاذ في اللغة ، نود أن زوك هنا شيئا ، فرغ منه المحدثون من علماء اللغات ، منذ فترة طويلة ، وهو أن اللغة كائن حي ؛ لأنها تحيا على ألسنة المتكلمين بها ، وهم من الأحياء (٣) ؛ وهي لذلك

تتطور وتتغير بفعل الزمن ، فهى عبارة عن سلساة متلاحقة الحلقات ، يسلم بعضها إلى بعض ، وكل حلقة منها تتكون من مجموعة من الظواهر المطردة القواعد ؛ لأن كل لغة لابد لها من منطق معين ، حتى تصلح لكى يتفاهم بها أهلها . وهذا المنطق هو مانطلق عليه اسم : « القواعد المطردة » .

غير أننا نلحظ في كل حلقة من حلقات التطور اللغوى (٤) ، أمثلة شاذة (٥) ، عن تلك القواعد المطردة . ويرجع السبب في وجودها في اللغة ، في غالب الأحيان ، إلى واحد من ثلاثة أمور : فإما أن تكون تلك الشواذ ، بقايا حلقة قديمة ، ماتت واندثرت ،

<sup>(</sup>۱) انظر مثلا: شرح ابن عقیل ۱/۱۷۱۱/۱۰۷۹/۱۰۷۹/۱۰۷۹/۱۰۲۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، ۲۰۳

<sup>(</sup>٣) انظر فی ذلک : الحصائص ١/٦١ ، ١١٦/١ ، ٢٦٢/١ والاقتراح ٢٠ والأشباه والنظائر ١/٤١٢ والمزهر ٢/٣٦١

<sup>(</sup> ٣ ) انظر مثلا: مأكتبه « يسبر سن » . O. Jespersen عن « حياة اللغة » في مقدمة كتابه : Die Sprache

<sup>( £ )</sup> التطور اللغوى لايعنى عند علماء اللغة المحدثين أكثر من التغير من حالة إلى حالة ، فكلمة التطور ترادف عندهم كلمة التغير ، ولا تدل على ارتقاء الظاهرة اللغوية بحال من الأحوال .

<sup>(</sup> ه ) المراد بالشذوذ هنا هو عدم الاطراد . و لا يرتبط ذلك عند المحدثين من علماء اللغات بحسن أو قبيح .

وهو مانسميه نحن : « الركام اللغوى للظواهر المندثرة في اللغة » .

وإما أن يكون هذا الشاذ بداية تطور جديد ، لظاهرة من الظواهر ، تسودحاقة تالية ، وتقضى على سلفها فى الحلقة القديمة . وإما أن يكون ذلك الشاذ ، شيئا مستعاراً من نظام لغوى مجاور .

وكل مثال شذ لسبب من الأسباب الثلاثة السابقة ، على القواعد المطردة في حلقة من حلقات التطور اللغوى ، إنماكان مطردا في بيئته ، ومتوافقا مع القواعد السائدة في تلك البيئة ؛ فالركام اللغوى ، إنماكان أمرا مطردا في تلك الحلقة ، التي بادت واندثرت . وبدايات التطور في ظاهرة من ظواهر اللغة ، نراها سائدة مطردة بعد ذلك في حلقتها الحديدة ، التي الأمثلة المستعارة في أية لغة ، من نظام لغوى الأمثلة المستعارة في أية لغة ، من نظام لغوى عجاور ، هي شاذة هنا ، غير أنها قد تكون المحاور . في ذلك النظام اللغوى مطردة تمام الاطراد ، في ذلك النظام اللغوى المحاور .

واصطلاح «الركام اللغوى» اصطلاح صنعناه نحن ، قياسا على مصطلح «الركام

الحجرى» ؛ ذلك المصطلح الجغرافي ، الذي يجرفها الذي يعنون به تلك الأحجار ، التي تجرفها السيول والانهيارات الثلجية ، من مكان إلى مكان .

أما نعن فنعنى بمصطلحنا : «الركام اللغوى» بقايا الظواهر اللغوية المندثرة ؛ لأننا نعتقد أن الظواهر اللغوية الجديدة ، لاتمحو الظاهرة القديمة بين يوم وليلة ، بل تسير معها جنبا إلى جنب مدة من الزمن ، قد تطول وقد تقصر ، وهى حين تتغلب عليها ، لاتقضى على أفرادها قضاء مبرما ، بل يتبقى منها بعض الأمثلة التى تصارع الدهر ، وتبقى على مر الزمن .

ومن أمثلة ذلك : مراحل تطور الأفعال المعتلة في اللغة العربية ، وأخواتها اللغات السامية ؛ فقد تركت بعض هذه المراحل ركاما لغويا في تلك اللغات هذا وهناك . ونعني بالأفعال المعتلة : ماكان منها (أجوف) مثل : قال ، وباع ، وخاف ، وطال . أو رناقصا ) ؛ مثل : دعا ، وقضى . أو من نوع (اللفيف المقرون) ؛ مثل : رَوَى ، وهوى ؛ فإن كل هذه الأفعال ، وما شابها بصورتها التي ذكرناها هنا ، تعد آخر مرحلة من مراحل تطورها في اللغات السامية .

( (i)) dayana AP4

المعقق». ومثال المحقق». ومثال

sahawa 8M0 : Sahawa

rarraya على اللغيف المقرون:
« رمى » . ومثال اللغيف المقرون:
« رمى » . ومثال اللغيف المقرون » ؛

طعنعهم على مرض » ؛
مرض » بالمعنام على « روى » ؛

وقد بقیت من هذه المرحلة ، عدة أفعال فی العربیة ؛ مثل : «عَورَ» بمعنی : فقد إحدی عینیه ؛ و «حَورَ» ، والحَورُ : نقاء بیاض العین واشتــداد ســوادهـا ؛ و «هَرِفُ نظاء بیاض العین واشتــداد ســوادهـا ؛ و «هَرِفُ » بمعنی : ضَدَرَ بطنه ؛ و «هَرِفْ فی مثل قوله تعالی : «استحوذ

عليهم الشيطان فأنساهم ذكر الله » ( المجادلة ، ( ١٩/٥٨) ، و « استَنْوَقَ الحَملُ ، » ، وهو مثل عربي ، يقال إن « طرفة بن العبد » هو أول من قاله ، حين سمع « المتامس » ينشله شعرا له ، ويقول فيه : وقد أتناسى الهم عند احتضاره

بناج عليه الصيعرية مكدكم

والصيعرية: سمة للنوق ، فجعلها المتلمس للجمل ، وسمعه طرفة ينشد البيت ، فقال : استنوق الحمل ، فضحك الناس ، وسارت مثلا<sup>(۲)</sup>

أما المرحلة الثانية في تطور هذه الأفعال المعتلة ، فهي مرحلة التسكين ، أو ضياع الحركة به له الواو والياء للتخفيف ، فيصبح الحركة به له الواو والياء للتخفيف ، فيصبح الفهل على نحو: قرق ، وبريع ، وخرق ، وقضي ، ورمي . . . إلخ .

وقد فطن العلامة «ابن جنى » بحسه اللغوى ، إلى ضرورة وجود هذه المرحلة ، فقال : في طريق تطور الأفعال المعتلة ؛ فقال : «ومن ذلك قولهم : إن أصل قام : قوم ، فأبدلت الواو ألفا ، وكذلك : باع ، أصله : بيَدَعَ ، ثم أبدلت الياء ألفا ، لتحركها وانفتاح ماقبلها . وهو لعمرى كذلك ، إلا أنك لم تقلب واحدا من الحرفين إلا بعد أن أسكنته استثقالا لحركته ، فصار إلى : بعد أن أسكنته استثقالا لحركته ، فصار إلى : قرم وبيع وبيع وبيع .

Dillmann, Grammatik der äthiopischen Sprache, S. 163-165 : انظر (۱)

<sup>(</sup>٢) انظر: الصناعتين، لأبي هلال العسكرى ٩٢

<sup>(</sup>٣) الخصائص ١٢٢ه-٤٧١/١ وانظر كذلك : شرح مراح الأرواح ١٢٢

وقد بقیت هذه المرحلة عند قبیلة طبیء ؟ فقد روی لذا عنها أنها تقول مثلا: «حُبِداتی» و «أفعتی » و «هُدتی» و ماشابه ذلك ، فی الوصل و الوقف : (۱) و أغلب الظن أن الراجز الذی قال :

و فرج منك قريب قد أتى وزميله الذى قال:

منعهن الله ممن قد طَعَى الله الله الله الله الماكانا من شعراء هذه القبيلة كذلك (٢٠).

ولعل هذه الظاهرة كانت شائعة عند قبيلة «هذيل» كذلك ؛ لأنهم كانوا عندما يضيفون المقصور إلى ياء التكلم ، فى مثل : «هُدَاى » و «هُواى» وغيرهما ، يقولون: هُدَى (= هُدَى +ى ) ، وهُوَى (= هُدَى +ى ) ، وهُوَى (= هُوَى (+ى ) وغير ذلك . وعلى لغهم جاء هُوَى أبى ذؤيب الهذلى : قول أبى ذؤيب الهذلى : سبقوا هُوَى وأعنقوا لهواهم مُ . فتُهُم حَاء فَدُهُم وَاعْنَقُوا لهواهم مُ .

گا أننا نلاحظ أن تسكين الرسطالشخفيف روى لنا في العربية كثيرا ، وقالوا عنه إنه « لغة بنى بكر بن وائل ، وأناس كثير من تميم (٤) » كما يروى عن قبيلة ربيعة كذلك. (٥) ومن أمثلته قول القطامي :

إذا هك رت شقاشيقة ونشبت له المدرت شقاشيقة ونشبت له الأظفار ترك له المدرك المرك المر

أَلَم يُخْذُر التَّفَرُ فَى جُنْدَ كَسَرَى ونَنُفُخُوا فِى مدائنهم فطاروا (٧) وقول الأخطل:

و مأكل معنبون ولو سائف صَفْقُهُ منبون ولو سائف صَفْقُهُ برداد (۸) براجع ماقد فاته برداد (۸) وقول الأخطل كذلك :

فان أهجه يكف جر كماض بعثر بازل و فان أهجه من الأدم د برت صفحناه وغاربه و (٩)

وقول الشاعر:

وقالوا ترابي فقلت صدقتم الله آدما (۱۰) أبي من تراب خدَلُقه الله آدما (۱۰)

<sup>(</sup>١) انظر : كتاب سيبويه ٢٨٧/٢ ومعانى القرآن للزجاج ١/٧٨

<sup>(</sup>٢) انظر: المنصف لابن جني ١٦٠/١ ومعانى القرآن للزجاج ١٧/١

<sup>(</sup>۳) شرح دیوان الهذلیین ۷/۱ وانظر معانی القرآن للزجاج ۸۷/۱

<sup>(</sup>٤) انظر : شرح شواهد الشافية ٤/٥١ (٥) انظر : الصاهل والشاحج ٤٤٠ ، ٢٨٦ ، ٢٣٦

<sup>(</sup>۲) دیوانه ق ۷/۲۹ ص ۸٦ وانظر البیت بروایة أخری فی : الصاهل والشاحج ۴۶۰

<sup>(</sup>۷) شرح شواهد الشافية ٤/٥١ وفى ديوانه ق ٣٩/٢٩ ص ٨٤ : « وأجلوا عن مدائنهم » وفى هامشه عن إحدى نسخ الديوان الخطية : « ونفخوا » .

<sup>(</sup>۸) دیوانه ص ۱۳۷ وشرح شواهد الشافیة ۱۸/۶ ورسالة الغفران للمعری ۳۱۲ والحصائص ۳۸۸۳ وشرح التصریف الملوکی ۳۲

<sup>(</sup> ٩ ) ديوانه ص ٢١٧ والكامل للمبرد ٣/٧٧ والصاهل والشاحج ٤٨٦ وإصلاح المنطق ٣٦وشرحالملوكي٣١

<sup>(</sup>١٠) البيت في أمثال أبي عكرمة ١٢٨ مع مصادر أخرى في هامشه .

وقول الآخر:

فإن النبيذ الصيرد إن شرب وحده على غير شي أحرق الكبدد جوعها (١)

وقول أبى خراش الهذلى: ولحم امرئ لم تطعم الطير مثلكه عشية أمسى لايبينه ن البكرم.

وقول الشاعر:

ألا ياليها لهُ عَي كَيْمُ ذِي أَرْقي (٣) وأدْعي كَيْمُ ذِي أَرْقي (٣)

و قول الآخر:

وأحفظ من أخى ماحة ظ منى

ويكفيني البلاء إذا بلوت (٤)

وقول أبي النجم العجلي :

لوعد منها البان والمسك انعصر (٥)

وقوله كذلك :

حتى إذا مارضى من كمالها (٢) وقول الراجز:

رُجم به الشيطان في هوائه(٧)

وقول الآخر: قالت أراه دالفاً قد دُنْيَ لَهُ

ومن أمثال العرب قولهم « لم يـُحـُرَم من أصلاً له (م) العرب قولهم الم العرب قولهم ا

و المرحلة الثالثة في تطور الأفعال المعتلة ، هي تلك المرحلة التي تسمى في عرف اللغويين المحدثين : «انكماش الأصوات المركبة»

والأصوات المركبة في العربية هي : الواو والياء المسبوقتان بالفتحة ، في مثل : قول و «بيت » ، فإن الملاحظ في تطور اللغات ، هو انكماش هذه الأصوات ، فتتحول الواو المفتوح ماقبلها إلى ضمة طويلة ممالة ، كقولنا في اللهجة المصرية مثلا : و «نتوم » و «نتوم » و «صوم » ، بدلا من : «يتوم » و «نتوم » و «متوم » ، وكذلك تنكمش الياء المفتوح ما قبلها ، فتتحول إلى كسرة طويلة ممالة ، كقولنا في اللهجة المصرية مثلا :

bêt و 1 و 1 و الله عن : « بَيَّت » و « ليل » و « زيت » وغير ذلك .

<sup>(</sup>١) الصاهل والشاحج . ي ع

<sup>(</sup>۲) شرح دیوان الهذلیین ۳/ه۱۳۶ و شرح شواهد الشافیة ۱۸۱۶

<sup>(</sup>٣) الصاهل والشاحج ٤٨٦ (٤) ما يجوز للشاعر في الضرورة، للقزاز القيرواني ٢٨]

<sup>(</sup>٥) شرح شواهد الشافية ٤/١٥ وإصلاح المنطق ٣٦ (٦) الصاهل والشاحج ٣٦٦

<sup>(</sup>۷) إعراب ثلاثين سورة لابن خالويه ۸

<sup>(</sup> ٨ ) التمام في تفسير أشعار هذيل ٣٣٣ واللسان ( دنا ) ١٨ / ٠٠٠

<sup>(</sup>٩) انظر : كتاب الأمثال لمورج السدوسي ٥٠ مع مصادر أخرى في هامشه .

C. Brockelmann, Syrische Grammatik 32 ff. : انظر (۱۰)

F. Praetorius, Aethiopische Grammatik 79 : انظر (۱۱)

مثلا: Koma PUD

اقام » ، šeta 146M

« باع » وغير ذلك . كما توجد هذه المرحلة أيضًا ، في اللهجات العربية التي تسميل ، في مثل قرله تعالى: «والضحى والليل إذا سجى ما و دعك ربك وما قلى» فى قراءة من أمال (١٦. وفى ذلك يقول الزجاج: « والإمالة إلى الكسر ، لغة بني تميم وكثير من العرب. ووجهها أنها الأصل في ذوات الياء ، فأميلت لتدل على ذلك (٢٦) ٥٠

أما المرحلة الرابعة والأخبرة في تطور تلك الأفعال المعتلة ، فتتمثل في التحول من الإمالة إلى الفتح الحالص ، ذلك أن الحركة الممالة الناتجة من انكماش الصوت المركب ، كثيرا ما تتطور في اللغات المختلفة فتتحول إلى فتحة طوياة (٣) ، فمثلا كلمة « فأين ) تطورت بعد سقوط الهمز منها إلى «فين » fen ، بدلا من «فين »، وفي بعض اللهجات : «وين » wèn المتطورة عن: «وين » بعد سقوط الهمزة من «وأين». غير أننا نسمع بعض أهالي مصر العليا ، ينطقون الكلمة الأولى بالفتح الخالص ؛ فيقولون : « فان » بدلا من : « فين » fen الشائعة فيا عدا ذلك في بلاد مصر ، أي أن التطور في هذا الصوت المركب، كان على النحوالتالي: ay - على النحوالتالي

وهذا التطور الأخر ، هو الذي وصلت الله العربية ، في مثل : ﴿ قَامَ ﴾ و﴿ باع ﴾ « و خاف » و « دعا » و « قضى » و «رمى» كما وصلت إليه اللغة العبرية في مثل:

sat sy (( و ضـــع ))

T I min « ارتفع »

 $g\bar{\alpha}r$ 

वंडवं नाम्म (( صنع ))

« أجاب » ana nji

1.57 pp6

وإلى مثل ذلكوصلت اللغة الآرامية ، في نحو :

Kim no « قام »

hat du « خاط»

sam ya ا وضع ا

rmā bi « رمی »

bnā ( بی ))

krā Sio « cal / mas)

<sup>(</sup>١) انظر : التيسير في القراءات السبع ٢٢٣ (٢) معانى القرآن للزجاج ١/٤٤ (٣) انظر : التطور اللغوى وقوانينه ١٣٥

وقد حدث مثل ذلك في لغة طيء ، في الأفعال المعتلة المكسورة العبن في الماضي كذلك ، مثل قولهم ، « رَضًا » في : « رَضًا » في « فَنْهَ و « هُدًا » في « هُدُونَ .

تلك هي مراحل تطور الأفعال المعتلة. وقد رأينا كيف خلفت تلك المراحل « ركاما لغويا » في العربية الفصحي ، واللغات السامية ، واللهجات العربية المختلفة . ومن كل ذلك نرى أن مايقوله نحاة العربية ، من أن (قال) مثلا ، أصلها: (قَول) صحيح، بصرف النظر عن تعليلهم هذا ، بتحرك الواو وانفتاح ماقبلها ، وإن كان « ابن جني » مثلاً ، يزعم أن ذلك الأصل لم يوجد في العربية يوماً ما ؟ إذ عقد في «الحصائص» بابا سماه : «باب مراتب الأشياء وتنزيلها تقديرا وحكما لازمانا ووقتاً » ، وقال فيه : «هذا الموضع كثير الإبهام لأكثر من يسمعه ، لاحقيقة تحته ، و ذلك كقولنا: الأصل في قام: قَـوَم ، وفي باع: بــيّـع . . . وفي استقام: استـقـوم . فهذا يوهم أن هذه الألفاظ، وماكان نحوها مما يكر عي أن له أصلا مخالف ظاهر لفظه-قد كان مرة يقال ، حتى إنهم كانوايقولون فى موضع قام زيد: قَـوَمَ زيد، وكذلك : ندَوم جعفر، وطوّل محمد . : : وليس الأمر كذلك ، بل بضده ؛ وذلك أنه لم يكن قط

مع اللفظ به ، إلا على ما ثراه وتسمعه . وإثما معنى قولنا إنه كان أصله كذا : أنه لوجاء معنى الصدحيح ولم يُعالَى الوجب أن يكون مجيئه على ماذكرنا ؛ فأما أن يكون استعمل وقتا من الزمان كذلك ، ثم انصرف عنه فيا بعد إلى هذا اللفظ ، فهخطأ لا يعتقده أحد من أهل النظر (٢) » .

و یحاول ابن جنی أن یؤ کد فکرته تلك مرة أخری ، فی کتابه : « سر صناعة الإعراب » ، غیر أنه یعود فیعترف بأن الظاهرة اللغویة الآمدیة ، قد تبقی منها أمثلة تعین علی معرفة الأصل ، و هو مانسمیه هنا : تعین علی معرفة الأصل ، و هو مانسمیه هنا : « الرکام اللغوی » ، یقول ابن جی : « فیهذا و نحوه استدل أهل التصریف ، علی أصول الاشیاء المغیرة ، کما استدلوا بقوله عز اسمه : استحرف علیم الشیطان ، علی أن أصل استفام : استخرف علیم الشیطان ، علی أن أصل استفام : استخرف م ، وأصل استباع : استخرف م ، وأصل استباع : استخرف ما ظهر من هذا و نحره ، لما أقدموا علی القضاء بأصول هذه الأشیاء ، ولولا ما ظهر من هذا و نحره ، لما أقدموا علی القضاء بأصول هذه الأشیاء ، ولما جاز ادعاؤهم إیاهاد» ،

وهكذا نرى أبن جنى ، لا يريد أن يعترف بوجود الأصل القديم » لهذه الظاهرة في الواقع اللغوى ، غير أنه حين عبر على مثال من « الركام اللغوى » وهو قوله تعالى : « استحوذ عليهم الشيطان » ، اضطرالي الاعتراف به .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب سيبويه٢/٢٩٠ وخزانة الأدب ١٤٩/٤ (٢) الخصائص ١/٢٥٢

<sup>(</sup>٣) سر صناعة الإعراب ١/ ١٩٤ كما يقول المبرد في المقتضب ٢ / ٩٥ : « وقد يجيء في الباب الحرف والحرفان على أصولهما ، وإن كان الاستعمال على غير ذلك ، ليدل على أصل الباب ، فن ذلك، : استحوذ عليهم الشيطان ، ما في ذلك المرأة ،

ومن أمثلة «الركام اللغوى» كذلك ، مانعر فه من إلحاق الفعل علامة تثنية أو جمع ، فى بعض ماروى لذا من أمثلة فى العربية ؛ فن المعروف فى العربية الفصيحى ، أن الفعل يجب إفراده دائما ، حتى وإن كان فاعله مثنى أو مجموعا ، أى أنه لاتتصل به فاعله مثنى أو مجموعا ، أى أنه لاتتصل به علامة تثنية ولاعلامة جمع ، للدلالة على تثنية الفاعل أو جمعه ؛ فيتال مثلا : «قام الرجل» و «قام الرجلان» و «قام الرجال» و إفراد الفعل : «قام» دائما ؛ إذ لايقال فى بإفراد الفعل : «قام» دائما ؛ إذ لايقال فى الفصحى مثلا : «قاما الرجلان» ولا

وعلى هذا النحو ، جاءت جمهرة الحمل الفعلية في القرآن الكريم ؛ يقول الله تعالى مثلا: «وكأيتن من نبي قاتل معهر بدية ون كثير» (آل عمران ٣ / ١٤٦) ولم يقل : قاتلوا معه . كما قال جل شأنه: «إذ هميّت طائفتان منكم أن تفشلا» (آل عمران ٣ / ١٢٢) منكم أن تفشلا» (آل عمران ٣ / ١٢٢)

تلك هي القاعدة المطردة في العربية الفصحي ، شعراً و نثراً . غير أنه قد وردت في كتاب الله تعالى بعض آيات ، لحق الفعل فيها علامة جمع للفاعل المجموع ؛ كقوله تعالى : « ثم عَيَمُوا وصَمَوُّوا» (المائدة ٥/١٧) وقوله عز وجل : « وأسروا النجوى الذين ظلموا » ( الانبياء ٢١ / ٣) .

وقد أكثر النحويون والمفسرون وعلماء اللغة العرب ، القول في تخريج هاتين

الآيتين الكريمتين ؛ فقد قال الإمام القرطبي ، في تفسير الآية الأولى مثلا : «ثم عموا وصمواكثير منهم وصم ، أي عدم يكثير منهم وصم ، بعد تبين الحق لهم بمحمد عليه السلام، فارتفع (كثير) على البدل من الواو ، كما تقول : رأيت قومك ثلثيهم . وإن شئت كان على إضهار مبتدأ ، أي العُمي والصم والصم كثير منهم . ويجوز أن يكون على لغة من قال : أكلوني البراغيث () .

كما قال في الآية الثانية : «وأسروا النجوى الذين ظلموا ، أى تناجوا فيما بيهم بالتكذيب ، ثم بين من هم فقال : الذين ظلموا، أى الذين أشركوا، فالذين ظلموا بدل من الواو في (أسرّوا)، وهو عائد على (الناس) المتقدم ذكرهم. قال المبرد: وهي كقولك: إن الذين في الدار انطلقوا بنو عبد الله ، فبنو بدل من الواو في : انطلقوا. وقيل: هو رفع على الذم ، أى هم الذين ظاموا.وقيل: على حذف القول، أى يقول الذين ظلموا. وقول رابع: أن يكون منصوبا بمعنى: أعنى الذين ظلموا. وأجاز الفراء أن يكون خفضا بمعنى اقترب للناس الدين ظلموا حسامهم ، فهاده خسة أقوال . وأجاز الأخفش الرفع على لغة من قال: أكلوني البراغيث ، وهو حسن . وقال الكسائى: فيه تقديم وتأخير ، ومجازه: والذين ظلموا أسروا النجوى (٣) ».

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي ٢ / ٢٤٢

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبى ۱۱ / ۲٦٨ وانظر : معانى القرآن للفراء ١ /٣١٦

ርሦን

lā yākomū

ršā im bammiš pāt

وترجمته إلحرفية : « لايقومون [الأشرار بالعدل.» ":

ومثل ذلك في الآو امية في مثل:

وكما لي ون

少少一一一

dalma rigoron

hrāne battak

وترجمته الحرفية: «لئلا يزنوا الآخرون بامرأتك » ي

وكذلك الحال في الحبشية في نحو:

. 四种4: 为而4和

(e)

wahōrū ahzāb

تلك هي آراء المفسرين والنحاة واللغويين العرب ، في هذه الظاهرة، وهم فيها مقلبون لكل الأوجه المهكنة في العربية ، من التخريج والتأويل . غير أن مقارنة اللغات السامية أخوات العربية ، تؤدى إلى معرفة أن الأصل في تلك اللغات ، أن يلحق الفعل علامة التثنية والجمع للفاعل المثنى والمجموع ، كما تلحقه علامة التأنيث عندما يكون الفاعل مؤنثا سواء بسواء (1) .

ففى اللغة العبرية مثار :

ביינות גם ישנים

ביילין וֹכלייוֹץ

و قراءته:

wayyāmōtū gam šnēhein

mahlon wkilyon

وترجمته الحرفية: « فماتا كلاهما محلون وكليون ». ومثل ذلك أيضا فها:

口。而说一点,以为

正该市岛の

<sup>(</sup>۱) هذا على العكس مما يراه بروكلمان (Grundriss II 173) من أن ظواهر المطابقة تختلف فى كل لغة من اللغات السامية ،كاختلاف نظام الجملة فيها ، وأننا لا نستطيع إرجاع إحدى استعمالاتها في هذين الأمرين إلى السامية الأم .

<sup>(</sup>٣) سفر المزامير ١/٥ (٤) أحيقار حكيم من الشرق الأدنى القديم ٣٣/١

F, Praetorius, Aethiopische Grammetik, Chrestomathia 41 : انظر (٥)

وترجمته الحرفية: «فعادوا الشعوب»(١). ومثل ذلك أيضا فها:

# 017 H 4: 00 7- 200-

## wabazhū welūdomū

وترجمته الحرفية: «وكثروا أطفالهم» -

وقد تخلصت العربية الفصحى ، من هذه الظاهرة رويداً رويداً ، غير أن بقاياها ظلت حية عند بعض القبائل العربية القدعة، كما بقيت بعض أمثلتها في الفصيحي ، وهو مانسمیه هنا «الركام اللغوی». و تعرف هذه الظاهرة عند النحاة العرب ؛ بلغة «أكلونى البراغيث»، وقد عرفت عندهم مهذا الاسم ؛ لأن سيبويه هو أول من مثل لها فی کتابه ، واختار هذا المثال ؛ فقال: « في قول من قال: أكلوني البراغيث (٢٦)» كما قال في موضع آخر: « ومن قال : أكلوني البراغيث ، قلت على حد قوله : مررت برجل أعورين أبواه (٣٦) » : وإن كان قد ضرب لهذه الظاهرة أمثلة أخرى في كتابه ، فقال: « واعلم أن من العرب من يقول: ضربونى قومك وضربانى أخواك ،فشهوا

هذه بالتاء ، التي يظهرونها في : قالت فلانة ، فكأنهم أرادوا أن بجعلوا للجمع علامة ، كما جعلوا للمؤنث علامة ، وهي قليلة (٤) ».

وقد حكيت هذه اللغة عن قبيلة « بلحارث ابن كعب » كما حكاها أهل البصرة عن قبيلة « طبيء » . وبعض النحاة يحكيها عن قبيلة « أزد شنوءة (٥) » . وقد بقيت هذه الظاهرة شائعة في كثير من اللهجات العربية الحديثة ؛ كقولنا مثلا في لغة الحطاب في مصر: « ظلموني الناس » و « لاموني العواذل » و « زارونا الحيران » وغير ذلك . كما بقيت بعض أمثلتها في القرآن الكريم ، والحديث الشريف ، واحتفظ م، الكثير من أبيات الشعر العربي القديم «

أما القرآن الكريم ، فقد سبق الحديث عما فيه من أمثاة هذه الظاهرة . ومما جاء في الحديث الشريف قوله صلى الله عليه وسلم « يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار (٢٠) » بدلا من : تتعاقب فيكم ملائكة، وإن كان بعض العلماء يرى في هذا الحديث أنه مختصر من حديث طويل ، وأن الواو فيه ضمير يعود على اسم ظاهرمتقدم ، وليس فيه ضمير يعود على اسم ظاهرمتقدم ، وليس

F, Praetorius, Aathiopische Grammatik, Chrestomathia 42 : انظر (۱)

<sup>(</sup>۲) کتاب سیبوبه ۱/ه

<sup>(</sup>۳) کتاب سیبوبه ۱/۲۳۷

<sup>(</sup> ٤ ) كتاب سيبوبه ٢٣٦/١

<sup>(</sup> ٣ ) أنظر : مغنى اللبيب ٢/٥٧٣ والقاموس المحيط ( الواو ) ١٤٦/٤ وبصائر ذوى التمبيز ٥/٦٤١

علامة جمع ، وأن أصل الحديث : «إن لله ملائكة بالليل ملائكة يتعاقبون فيكم ، ملائكة بالليل وملائكة بالنهار »(١). وقد وردت هذه الظاهرة في بعض أحاديث الصحابة والتابعين. كما في قول الحسن البصرى ، يصف طالب الحام : «قد أوكدتاه يداه ، وأعمدتاه رجلاه »(٢).

أما أبيات الشعر القديم ، التى وردت فيها هذه الظاهرة ، فما أكثرها فى دواوين الشعر العربي . ومن أمثلة ذلك قول عمرو بن الشعر العربي ، ومن أمثلة ذلك قول عمرو بن ملقط الطائي ، وهو شاعر جاهلي :

ألفيتا عيناك عند القفا مصلح عند القفا أولى فأولى لك ذا واقيه (٣)

بالا من: أالهيت عيناك. ومثله قول أمية بن أبي الصبلت.

یلوموننی فی اشتراء النخیل أهلی فنکلهم یعدل (٤) أهلی فنکلهم یعدل (٤) بدلا من : یلومنی أهلی : و کذلك قول أبی عبد الرحمن العتبی :

رأین الغوانی الشیب لاح بعارضی
فأعرص عنی بالحدود النواضر (۵)
فأعرص عنی بالحدود النواضر (۵)
أی : رأت الغوانی . کما یقول الفرزدق :
ولکن دیافی ابوه و أمه
بحوران یعصر نالسلیط أقار به (۵)
أی : یعصر أقار به . ویقول عبید الله بن
قیس الرقیات :

تولى قتال المارقين بنفسه وقد أسلماه منبعد وحميم و م

أى: أسلمه مبعد وحميم. ويقول كذلك: فإن نَـفْن لا يبقوا أولئك بعدنا لذى حرمة في المسلمين حريم (١) أى : لا يبقى أولئك : وكذلك يقول عروة بن الورد:

دعینی للغینی أسعی فإنی رأیت الناس شرهم الفقیر و أبعد هم و أهونهم علیهم و إن كانا له نسب و خیر (۹)

<sup>(</sup>١) انظر: شرح الأشموني على الألفية ٢/٨٤

<sup>(</sup>۲) انظر : الفائق للزمخشری ۳/۷۳ و النهایة کان الأثیر ۲۹۷/۳ و لسان العرب (عمد) ۲۹۹/۶ و انظر أحادیث أخری فی إعراب الحدیث للعکبری ۲۸ ، ۳۹

<sup>(</sup>٣) شرح شواهد المغنى ١١٣ وأمالى ابن الشجرى ١٣٢/١ وشرح ديوان أبي تمام ٣/٠١

<sup>(</sup> ٤ ) ديوانه ص ١٦ والدرر اللوامع ١٤٢/١ وأمالى ابن الشجرى ١٣٣/١ وشرح التصريح ٢٧٦/١ وهمع الحوامع ١٦٠/١ واعراب الحديث للعكبرى ٤٠ وفي شرح شواهد المغنى ٢٦٥ : « عزاه السخاوى في المفصل إلى أحيحة بن الجلاح » .

<sup>(</sup>۲) دیوآنه ص ۵۰ وکتاب سیبویه ۱ /۲۳۲ و آمانی ابن الشجری ۱ / ۱۳۳ و شرح دیوان أبی تمام ۱/۲۲۲ و او الله الم ۲۲۶/۱ و المانیت المام ۱ / ۱۳۰ و المانیت المامیت المام

<sup>(</sup>۷) دیوانه ق ۳۵ / ۲ ص ۱۹۲ وأمالی ابن الشجری ۱ / ۱۳۱ وشرح التصریح ۱ /۲۷۷ وهمع الهوامع ۱۲۰/۱

<sup>(</sup>۹) دیوانه ص ۹۱ وشرح التصریح ۱/۲۷

أى : كان له نسب وخير : ومثله قول مجنون ليلى :

ولو أحدقوا بى الإنسوالحن كلهم لكى بمنعونى أن أجيك لحيت (١) أى: ولو أحدق الإنس والحن. ومثله قول الشاعر:

نصروك قومی فاعترزت بنصرهم ولو أنهم خداوك كنت دايلا<sup>(۲)</sup>

أى : نصرك قومى . ومثله أيضاً قول الآخر :

نُسيا حاتم وأوس لون فا ضت عطاياك يا بن عبد العزيز <sup>(٣)</sup>

أى : نسى حاتم و أوس.

وغير ذلك كثير في الشعر العربي القديم:
وقد استمرت هذه الظاهرة في أشعار المولدين
من الطائيين وغيرهم؛ فها هو أبو تمام الطائي،
عمليء ديوان شعره بالأبيات التي جاءت على
هذه اللغة ، مثل قوله :

شجى فى المخشى ترداده ليس يفتر

به صمر أمالى وإنى لمفطر وقد قال عنه أبو العلاء المعرى في هذا الموضع (٤): « يبين في كلام الطائي أنه كان يختار إظهار علامة الحمع في الفعل ، مثل

قوله: صمن آمالي تولوقال: صام آمالي ، لاستقام الوزن. وقد جاء بمثل ذلك في غير هذا الموضع » .

وقد جاءت بعض أمثلة هذه الظاهرة في شعر المتنبي ؛ فمن ذلك قوله :

ورمی وما رمتا یداه فصابنی

سهم يعدّب والسهام تريح (٥)
ويبدو أن هذه الظاهرة كانت شائعة في عصر الحريري (المتوفى سنة ١٦ه هـ) الذي عده الم من اللحن (٢) ، ورد عليه الشهاب الحفاجي فقال: «وليس الأمر كما ذكره ؛ فإن هذه لغة قوم من العرب ، يجعلون الألف والواو حرفي علامة للتثنية والحمع ، والاسم الظاهر فاعلا . وتعرف بين النحاة بلغة أكلوني البراغيث ؛ لأنه مثالها الذي اشهرت به ، وهي لغة طبيء ، كما قاله الزنخشري . وقد وقع منها في الآيات ، والأحاديث ، وكلام الفصحاء ، مالا يحصي الأحاديث .

ومن « الركام اللغوى » كذلك : هجىء ما تصرف من « أفّد ل » بالهمزة ، فى مثل قول ليلى الأخيلية :

تدالت على حص ظماء كأنها كرات غلام في كساء مؤرنب (١)

<sup>(</sup>٣) شواهد التوضيح لابن مالك ١٩٢

<sup>(</sup>٦) درة الغواص ٥٦

<sup>(</sup>۱) دیوانها ق ۱/۲۶ ص ۵ و المنصف ۱/۲۱

<sup>(</sup>۱) دیوانه ق ۸ه / ۶ ص ۶۷

<sup>(</sup>٢) شواهد التوضيح لابن مالك ١٩٢

<sup>(</sup>٤) شرح الديوان للخطيب التبريزي ٢/٤/٢

<sup>(</sup>ه) ديوانه ص ١٦٥ وأمالي ابن الشجري ١٣٣/١

<sup>(</sup>۷) شرح درة الغواص للخفاجي ۱۵۲

وقول الراجز:

وصاليات ككما يـو تقين (١٦).

وقول الآخر

فإنه أهل لأن يـُؤكر مـارى :

وقد تخلصت العربية الفصحى من الهمز ، في هذه الأمثلة وما شابهها ، بسبب ما يسمى «كراهة توالى الأمثال في أبنية العربية » . وتتحقق هذه الكراهة في الأصل في المضارع المسند إلى ضمير المتكلم ، إذا الأصل فيه : «أوكرم » فصار بعد حذف أحد المقطعين المهاثلين : «أكيرم » نم حملت باقي صيغ المضارعة والتصاريف الأخرى على هذه الصيغة ، طرداً للباب على وتيرة واحدة (٣) . الطاهرة ، تلك الأمثلة السابقة .

وإذا كانت العربية الفصحى ، قد آثرت تطبيق نظرية « المخالفة النوعية بين الحركات » في جمع المونث السالم ، الذي ينصب بالكسرة بدلا من الفتحة (٤) ، فإن الأصل وهو النصب بالفتحة ، قد بقي لنا في شيء من

الركام اللغوى ، فيما روى لذا عن أبى خيرة الأعرابي ، أنه قال: «استأصل الله عير قاته عم» (٥) وفيما رواه الكوفيون عن بعض العرب من قولهم : سمعت لغاتهم ، وقول الرياشي : سمعت بعض العرب يقول: أخذت إرّاتهم (٢)

\* \* \*

ولعل من هذا «الركام اللغوى» كذلك ، ما وصل إلينا من نصب الحز أين بعد «ليت» ، فى مثل قول عبد الله بن مسلم الهذلى :
لكنه شاقه أن قيل ذا رجب لكنه شاقه أن قيل ذا رجب ياليت عدة دهرى كله رجبا(٧)

و قول العيجاج:

ياليت أيام الصِّبا رواجعا(٨)

وقول الشاعر:

ألا ياليتني حَـَجَراً بواد أقام وليت أمى لم تلدني (٩)

ومن ذلك أيضاً قولهم في الأمثال: «ليت القيسين كلها أرجالا » (١) ، ويقال إن

١٩٢/١ خى ١٩٢/١)

١٩٢/١ ه ٣٧/١ والمنصف ١/٧٧ ، ١٩٤١ و المنصف ١/٧٧ ، ١/٢٩١

<sup>(</sup>٣) انظر مقالتنا: كراهة توالى الأمثال في أبنية العربية ٢١/١٩

<sup>(</sup>٤) انظر: فقه اللغات السامية ٧٨ (الفقرة ١٤١)

<sup>(</sup> a ) انظر : الخصائص ١/٤٨٣ ، ٣٠٤/٣

<sup>(</sup>٢) أنظر: منهج انسالك لأبي حيان١١

<sup>(</sup>٧) مجالس ثعلب ٢/٧٠٤ وانظر شرح أشعار الهذليين ٢/١٩ والبَّام لابن جني ١٦٨

<sup>(</sup> ٨ ) ملحق دیوانه ق ۱/۳۳ ص ۸۲ وطبقات نحول الشعراء ٧٨/١ ولم ینسب فی کتاب سیبویه ١/٨٢ وخزانة الادب ٤/٠٩٠ والتمام لابن جنی ١٦٨

<sup>(</sup>٩) همع الهوامع ١/٤/١ والدرر اللوامع ١/٢/١ (١٠) مجمع الأمثال للميداني٢/٠٩ والمستقصى ٢/٢٠٣

نصب «ليت » للجزأين لغة لبني تميم (١). ويقول ابن سلام: ( وهي لغة لهم. سمعت أبا عون الحرمازي يقول: ايت أباك منطلقاً، وايت زيداً قاعداً »(۲):

ولعل السرّ في نصب الحزأين على هذا النحو، أن «ليت» أصلها: «رأيت» «٣)؛ بدليل بقاء هذا الأصل ، بعد تخفيف الهمز ، في اللهجات العامية ؛ إذ يقال في مصر مثلا: «ياريتني غني!». وقد قلبت راؤها لامآ منذ زمن بعید فی الفصمحی ، وحمل التمنی فى معناها ، على الترجى فى «لعل » ، فعدلت عملها. ومع ذلك بني لنا الأصل في هذا « الركام اللغوى » الذي رأيناه في الشواهد السابقة. وقد قاس الفراء والكسائى على تلك الشواهد ، بناء على مذهبها في توسيع دائرة القياس اللغوى(٤).

وهناك أمثلة أخرى لهذه النظرية ــ نظرية الركام اللغوى ـ في العربية ، يضيق المقام عن ذكرها ، وكلها تبرهن عما لا يدع مجالا للشك ، على أن الظاهرة اللغوية عندما تتطور لا تموت أو تندثر تماماً ، وإنما تبقى منها بقايا تدل علما ، وفي ذلك يقول العالم اللغوى قندريس: «التغيير لا يكون تاميًا إطلاقاً ، فكثيراً ما تبعى الصيغ القدعة ، إلى جانب الصيغ المستحدثة ، حتى لتلاحظ في النظام

العام للغات التي لها تاريخ طويل، والتي عانت تطوراً ضخماً ، كالفرنسية أو الإنجليزية ، مزيجاً من النظم التي تضم حالات مختلفة (٥)

أما السبب الثاني من أسباب الشدوذ في اللغة ، وهو ما سميناه من قبل : « بدايات التطور » لظاهرة من الظواهر اللغوية ، فإن خبر أمثلته مانراه في العربية الفصحي فی صیغتی: «تفعیل » و «تفیاعل » ، إذ رويت لنا فهما صورة آخرى هي: « اتفعل » و «اتفاعل ».

والصورة الأولى لهاتين الصيغتين أقدم من الثانية ، وعلما ي جمهرة الأفعال إالتي رويت لنا في الفصحي ، مثل: تعلم، وتكلم وتقاتل ، وتضارب ، ومنها في القرآن الكريم قوله تعالى: « ثم دنا فتدلى » (النجم ٣٥/٨) وقوله جل شأنه: ﴿ إِنْ الذِّينَ اتَّقُوا إِذَا مُسَّمِّمُ طائف من الشيطان تذكروا ، فإذا هم مبصرون » ( الأعراف ٢٠١/٧ ) وقوله عز وجل : « فمن تصدق به فهو كفارة له » (المائدة ٥/٥٤) وقوله سيحانه وتعالى: « ومن تطوع خبراً فإن الله شاكر علم » (البقرة ٢ / ١٥٨) وقوله جل وعلا: « قالوا تقاسموا بالله لنبيتنه و آهله ». ( النمل ۲۷ / ۹۹٠) :

<sup>(</sup>١) انظر : خزانة الأدب ٤/٢٩٦

C. Brockelmann, Grundriss I 137; II 30 · : انظر (۳)

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح المفصل لابن يعيش ٨٤/٨ (٥) اللغة لڤندريس ٢٣٤

<sup>(</sup>۲) طبقات فحول الشعراء ۱/۸۷

كما روى لنا من الصورة الثانية ، بعض الأمثاة في العربية الفصحى ، ومنها في الترآن الكريم قوله تعالى : «حتى إذا أخدت الأرض زخر فها وازيدت» (يونس ٢٤/١) وقوله عز وجل: « لا يستمتعون إلى الملأ الأعلى ويتدفون من كل جانب » (الصافات الأعلى ويتدفون من كل جانب » (الصافات أخرتني إلى أجل قريب فأصد ق وأكن أجل قريب فأصد ق وأكن من الصالحين » ( المنافقون ٣٣/٨) وقوله جل شأنه : « بل ادارك علمهم في الآخرة » جل شأنه : « بل ادارك علمهم في الآخرة » را النمل ٢٣/٨) .

وهذا التطور حدث أولا في مضارع صيغتي : « تفعّل » و « تفاعل » ؛ إذ تتأثر التاء فيهما – به المسكينها للتخفيف بفاء الفعل ، إذا كانت صوتاً من أصوات الصفير كالسين والشين ، أو الأصوات الأسنانية ، كالمال والتاء ، فتقلب صوتاً من جنس هذه الأصوات ، ثم قيست على ذلك صيغة الفعل الماضي ، فالفعل : « إذ كتر » مقلس على : « إذ كتر » مقلس على : « إذ كتر » أسكين الناء وأصله – كما قلنا : « يتذ كتر » بتسكين الناء وأصله – كما قلنا : « يتذ كتر » بتسكين الناء وأصله – كما قلنا : « يتذ كر » بتسكين الناء وأصله – كما قلنا : « يتذ كر » بتسكين الناء وأصله بيتذ كر » .

ولقد كانت هذه الظاهرة في سبيل التطور في العربية الفصحي ، عندما جاء الإسلام ؛ ولذلك نجد أمثلتها في القرآن الكريم ، جنباً للى جنب في بعض الأحيان ، مع الصيغ القدعة التي لم يحدث فيها تطور . ونحن نعد هذا دليلا على أن التطور اللغوى ،

فى أية ظاهرة لغوية ، لا محدث فيجأة ، فيقضى بين يوم واياة على كل أثر القديم:

فني القرآن الكريم أمثلة كثيرة للصورتين الحديثة والقدعة ، في سياق لغوى متشابه إلى حد كبر ، مما يؤيد ما ندهب إليه من أن معناهما واحد، وأن إحدى الصورتين أصل للأخرى ، ومثال ذلك قوله تعالى : « والله بحب المطهرين » ( التوبة ۹/۸۰۱ ) إلى جانب قوله في آية أخرى: ( إن الله يحب التوابين و يحب المتطهرين » (البقرة ٢٢٢/٢) كما يقول الله عز وجل: «قالوا اطبرنا بلث و بمن معلق » ( النهل ۲۷/۲۷ ) إلى سجانب قوله في آية آخري: «قالوا إنا تطبرنا بكم لهن لم تنهوا لنرجينكم » (يس ٣٦/١١) يقول سبحانه و تعانى : « أذلم يد بروا القول أم جاءهم مالم يأت آباءهم الأولين » (المؤمنون و٣٢/٨٣) إلى جانب قوله في موضع آخر: « أفلا يتدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها » ( محمد ٧٤/٤٧). ومثله قوله سجل شأنه: «وما يذ"كر إلا أولو الألباب » (البقرة ٢/٩٨٢) إلى جانب قوله في آية أخرى : «إنما يتذرّكر أو لو الألباب» (الرعد ١٩/١٣)

بل إن الآية الواحدة لتحتوى فى بعض الأحيان ، على الصورتين معاً ، كقوله تعالى: «ليد بروا آياته وليتذكر أولو الألباب» (ص ٢٩/٣٨).

الصيغ القديمة التي لم يحدث فيها نطور . وقد ظل هذا التطور سائراً في طريقه في ونحن نعد هذا دليلا على أن التطور اللغوى ، لهجات الخطاب، حتى ساد وحده ، وقضى

على الظاهرة القدعة ؛ فنى اللهجة العامية المصرية ، نقول مثلا : فلان اصد عت دماغه واسترع في كلامه . ولا أثر للصيغة القدعة في لهجات الخطاب ؛ إذ لايقال فيها مثلا : فلان نصد عت دماغه ، و تسرع في كلامه .

وكذلك الحال في صيغة: « تفاعل » ؟ إذ ماتت كذلك ، وحلت محلها صيغة « اتفاعل » التي شاهدنا مولدها في عصر نزول القرآن الكريم ؛ إذ نقول الآن في لهجات الخطاب: فلان اشاتم مع فلان ، و اصالحوا سراً ؛ بدلا من: تشاتم ، و تصالحوا .

بل لقد سادت صيغة! اتفعل ، واتفاعل ، في اللهجة العامية المصرية ، حتى ولو لم يكن في الأصل صوت من أصوات الصفير ، أو الأصوات الأسنانية ، كتولنا مثلا في للمجة الحطاب : «اتفرج » و «اتبهال » وغير ذلك ؟

\* \* \*

ومن أمثاة بدايات التطور في الظواهر اللغوية في العربية الفصيحي كذلك ، ماحدث في صيغة : « انْفَعَلَ »، منذ عصور العربية الأولى ؛ فقد كانت هذه الصيغة موضوعة للدلالة على مطاوعة الفعل الثلاثي ، أي قبول أثر هذا الفعل ؛ مثل : « كسرت الإناء فانكسر » و « فتحت الباب فانفتح » (١) .

ولما كان فاعل هذا الفعل المطاوع ، ضميراً يعود على مفعول الفعل السابق ، أصبح النعل المطاوع مشهاً في المعنى ، لامبنى للمجهول ، في نحو قولك : «كُسِر الإناء» و « فُتِسِح الباب» ؟ إذ لا يذكر مع المبنى للمجهول غالباً ، إلا ماهو مفعول بد في المعنى وأصبح من الممكن أن ينوب هذا المطاوع مناب المبنى للمجهول.

وقد بدأت هذه الظاهرة في التطور ، في عصر نزول التمرآن الكريم ، و المدلث نبعد الفعل المطاوع وارداً في النص القرآني ، في سياق الأفعال المبنية للمجهول في بعض الأحيان ، كما في قوله تعالى : « إذا السهاء انفطرت ، وإذا الكواكب انتثرت ، وإذا المبحار فجرِّرت ، وإذا القبور بعثرت ، البحار فجرِّرت ، وإذا القبور بعثرت ، علمت نفس ما قدمت وأخرت » (الانفطار الشمس كورِّرت ، وإذا النجوم انكدرت ، الشمس كورِّرت ، وإذا النجوم انكدرت ، وإذا المشار عطلت » وإذا المشار عطلت » (التكوير ۱۸۱ – ٤) وقوله عز وجل : «إذا السهاء انشقت ، وأذنت لربها وحقت » «إذا السهاء انشقت ، وأذنت لربها وحقت » (الانشقاق ١٨٨٤ – ٢) .

تلك كانت بداية التطور في هذه الظاهرة حينذاك. قد ظل هذا التطور سائراً على حينذاك. قد ظل هذا التطور سائراً على ألسنة العامة ، وفي لهجات الخطاب ، شيئاً

<sup>(</sup>۱) فى المخصص لابن سيدة ١٤ / ١ : « ومعنى قولنا : (مطاوعة ) أن المفعول به لم يمتنع مما رامه الفاعل ، الا ترى أنك تقول فيها امتنع مما رمته : دفعته فلم يندفع ، وكسم ته فلم ينكس ، أي أور دت أسباب الكسر مليه فلم تؤثر ، .

فشيئاً ، حتى كادت صيغة المبنى للمجهول الأصلية ، تندثر في كثير من اللهجات العربية الحديثة ، وينوب عنها في الدلالة على الحهل بالفاعل ، صيغة : « انفعل » ؛ إذ يقول العامة في مصر مثلا : « فلان انضرب علقة سخنة ، وعيط لما انفلق م العياط » ؟

وماحدث في هذه اللهجات الحديثة ، حدث مثله تماماً في اللغة العبرية القدعة ؛ إذا أصبح اللبني للمجهول فيها من الثلاثي على وزن :

آب الذي يقابل الذي يقابل الذي يقابل منها منها الفعل » في العربية ، وضاعت منها الصيغة ( انفعل ) في العربية و ضاعت منها الصيغة الأصلية للمنى للمجهول كذلك ،

أما السبب الثالث من أسباب الشذوذ في اللغة ، وهو أن يكون ذلك الشاذ شيئاً مستعاراً من نظام لغوى مجاور ، فقد فطن إليه ( ابن جني » حين قال : ( وما اجتمعت فيه لغتان أو ثلاث ، أكثر من أن يحاط به ، فإذا ورد شيء من ذلك ، كأن يحتمع في لغة ويذا ورد شيء من ذلك ، كأن يحتمع في لغة ويا واحد لغتان ، فقد يجوز أن تكون لغته في الأصل إحداهما ، ثم إنه استفاد الأخرى من قبيلة أخرى ، وطال بها عهده ، وكثر استعماله لها ، فليحقت لطول المدة ، واتصال استعماله المناه الأولى »(١) .

كما يعيب « ابن جنى » على اللغويين العرب أنهم « حمعوا أشياء على وجه الشذوذ

عندهم، وادعوا أنها موضوعة في أصل اللغة على ما سمعوه بأخرة من أصحابها، وأنسوا ما كان ينبغي أن يذكروه، وأضاعوا ماكان واجباً أن يحفظوه»، ثم يقول بعد ذلك: «واعلم أن أكثر ذلك وعامته، إنما هو لغات تداخلت، فتركبت. هكذا ينبغي أن يعتقد وهي أشبه يحكمه العرب» (٢).

ومن الأمثلة على ذلك في العربية الفصحى مانراه فيها من كلمات غير مهموزة في نصوصها ؛ فمن المعروف أن الفصحى اتخذت طريق تحقيق الهز ، وهو الأمر الذي عرفته قبيلة « تميم » كالمك . كما روى النا أن بعض القبائل العربية ، لم تكن تهذز في كلامها ، ومنها قبيلة « قريش » . قال أبو زيد الأنصارى : « أهل الحجاز وهذيل ، وأهل مكة والمدينة لا ينبرون ، وقف عليها عيسى بن عمر ، فقال : ما آخذ من قول عيسى بن عمر ، فقال : ما آخذ من قول تميم إلا بالنبر ، وهم أصحاب النبر . وأهل الحجاز إذا اضطروا نبروا » ()

والنبر هو: الهمز ؟ قال ابن منظور: «والنبر : همز الحرف ، ولم تكن قريش آمهز في كلامها . ولما حج المهدى ، قام الكسائى يصلى بالمدينة ، فهمز فأنكر أهل المدينة عليه ، وقالوا: تنبر في مسجد رسول المدينة عليه ، وقالوا: تنبر في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، بالقرآن ؟ » (٤) .

<sup>(</sup>۱) الخصائص ۱/۲۷۲ (۳) مقدمة لسان العرب ۱/٤

<sup>(</sup>۲) الحصائص ۱/۶۷۳ – ۲۷۰ (۲) (٤) لسان العرب (نبر) ۷/۰۶

كما يقول الإمام الرضى: « اعلم أن الهمزة ، لما كانت أدخل الحروف فى الحلق ولها نبرة كريهة ، تجرى مجرى الهوع ، ثقلت بذلك على لسان المتلفظ بها ، فخففها قوم – وهم أكثر أهل الحجاز ، ولا سيا قريش ، روى عن أمير المؤمنين على رضى الله تعالى عنه : نزل القرآن بلسان قريش ، وليسوا بأصحاب نبر ، ولولا أن جبريل عليه السلام ، نزل بالهمز على النبي صلى الله عليه وسلم ، ما همزنا – وحققها غيرهم والتحقيق هو الأصل كسائر الحروف ، والتخفيف استحسان » (1).

ومع ذلك كله ، فإننا نرى فى الفصحى أمثلة غير مهموزة ، وحقها الهمز ، ولا تفسير لها إلا بذلك المبدأ ، وهو الاستعارة من نظام لغوى مجاور . ومن أمثلة ذلك كلمة «ناس» ؛ فإن الأصل فيها هو كلمة : «أناس» المستعملة فى الفصيحى كذلك (٢٠ . والدليل على أن الهمزة أصلية فى الكلمة ، وجودها فى بعض اللغات السامية كالعبرية ؛ وجودها فى بعض اللغات السامية كالعبرية ؛

وهو فيها جمع مفرده: إيش به نال من عمنى : «رجل» ، والياء فيه بدل من النون ، بدليل وجودها في الحمع ، كما أن هناك مفرداً نادر الاستعمال في العبرية ،

يحتوى على هذه النون كذلك وهو: إنوش يحتوى على هذه النون كذلك وهو: إنوش يحتوى على هذه النون كذلك وهو: إنوش يحتوى على العربية كلمة: «إنس».

\* \* \*

ومن أمثلة هذه الظاهرة كذلك: الفعل « يرى » فهو مضارع: « رأى » وعينه همزة — كما ترى — غير أن العربية الفصيحى، التي آثرت تحقيق الهمز في نطقها ، هي التي استعارت هذا النطق الحالي من الهمز ، من قريش ومن جرى مجراها من القبائل المجاورة. ومثل ذلك تمامآ نراه في فعلى الأمر: « مر» و « سل » في الابتداء فقط. وماضي هذه الأفعال الأربعة مهموز — تما تعرف — وهو: « أكل » و « أخذ » و « أمر » و « سأل » .

وكذلك كلمة: «النبي» » تستعملها الفصحى بلا همز ، مع أن فعلها هو : الفصحى بلا همز ، مع أن فعلها هو : و تنبأ » و إذا كانت العربية الفصحى بهمز الكلمات: «أرجأ » و «الكفء » و «برأ» و « ذرأ » ، فإن « مرجون » فى قوله تعالى : « وآخرون مرجون الله » (التي بة ۱۹۸۹) لا تكون حينئذ إلا استعارة من نظام لغوى لا تكون حينئذ إلا استعارة من نظام لغوى مجاور ، مثلها فى ذلك مثل : «أرجه » فى قوله عز وجل : « قالوا أرجه وأخاه » قوله عز وجل : « قالوا أرجه وأخاه » والأعراف ۱۱۱/۷ والشعراء ۲۹/۲۹) ،

<sup>(</sup>۱) شرح الشافية ۲۱/۳

<sup>(</sup> ۲ ) يشيع سقوط الهمزة فيها مع أداة التعريف ، ويندر في غير ذلك. انظر الحصائص ۳ / . ه ١ وانظر أيضا : Möldeke, Zur Grammatik, S. 16

و « محفواً » فى قوله سبيحانه : « ولم يكن له كفواً أحد » ( الإخلاص ٤/١١٧ ) ، و « البرية » فى قوله جل شأنه : « إن الذين كفروا من أهل الكتاب والمشركين فى نار جهنم خالدين فيها ، أولئك هم شر البرية » ( البينة ٢٩٨٨ ) ، و « ذرية » فى قوله عز اسمه : « هنالك دعا زكريا ربه ، قال رب اسمه : « هنالك دعا زكريا ربه ، قال رب « بل من لدنك ذرية طيبة إنكسميع الدعاء » ( آل عمر ان ٣٨/٣ ) . وكذلك الحال فى كلمة « الله » التى يقول فيها سيرويه : « وكان الاسم والله أعلم – إله ، فاها أدخل فيه الألف واللام ، حذفوا الألف ، وصارت الألف واللام ، حذفوا الألف ، وصارت الألف واللام خلفاً منها » (٢).

\* \* \*

وإذا كانت حركة الضم فى ضدير النصب والجر للغائب المفرد المذكر ، تتأثر بما قبلها من كسرة طويلة أو قصيرة أو ياء ، فتقلب الضمة كسرة (٢) ، فى العربية الفصحى ، فيقال مثلا: « ضربته » و « عليه » بدلا من : « ضربته » و « عليه » ، فإن القرآن الكريم وهو الممثل الأعلى لهذه العربية ، قد جاءت به بعض الأمثلة ، التي لم يحدث فيها مثل هذا الأثر الصوتى ، وهى قوله تعالى : هذا الأثر الصوتى ، وهى قوله تعالى : « وما أنسانيه للا الشيطان أن أذ كسره »

(الكهف ١٩/١٨) و قوله عزوجل: «ومن أو فى عاهد عليه الله » ( الفتح ١٠/٤٨) ، وقد انتقل إليها ذلك من اللغة الحجازية ، التى حافظت على الأصل فى حركة هذا الضمير يقول سيبويه : « فالهاء تكسر إذا كان قبلها ياء أو كسرة . . و ذلك قولك : مررت بهى قبل ، ولديهى مال ، ومررت بدارهى قبل ، قبل ، ولديهى مال ، ومررت بدارهى قبل ، ولديمو مال ويقرءون : فخسفنا بهدو ولديمو مال ويقرءون : فخسفنا بهدو وبدارهو الأرض »(٢٦) ، كما يقول المبرد وبدارهو الأرض »(٢٦) ، كما يقول المبرد فأما أهل الحجاز خاصة ، فعلى الأمر الأول فيها ، يقرءون : فخسفنا بهو وبدارهو الأرض ومن لزم اللغة الحجازية قال : عليه مال » عليه أمال » ومن لزم اللغة الحجازية قال : عليه أمال »(٤٤)

\* \* \*

وهذا مثال أخير لظاهرة الشذوذ، عن طريق انتقال اللغة ، فمن خصائص اللغة الحجازية ، فلك الإدغام في الأفعال المضارعة المجزومة بالسكون ، والأمر المأخوذ منها . وقد جرى القرآن الكريم على لغتهم إلا في أمثلة قليلة ، جاءت بالإدغام على لغة بني تميم . وقد فطن إلى ذلك قدامي اللغويين

<sup>(</sup>۱) كتاب سيبوبه ۱/۹۰۱ وانظر الحصائص ۴/۰۰۱

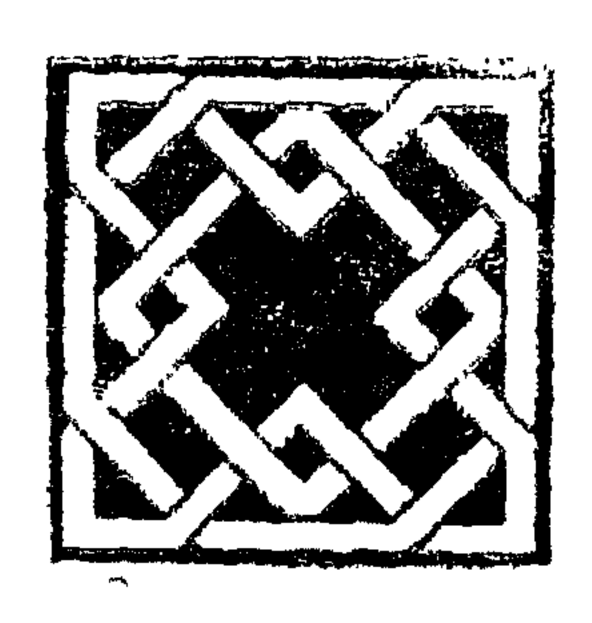
<sup>(</sup>۲) انظر : التطور اللغوى وقوانينه ١١٥

<sup>(</sup>٣) كتات سيبوبه ٢/٤/٢ (١٤) المقتضب ١/٧٧

العرب؛ فال الزجاج: « وأهل الحجاز يظهرون التضعيف. وهذه الآية: (إن تمسكم حسنة تسؤهم، وإن تصبكم سيئة يفرحوا بها، وإن تصبروا وتتقوا لايضركم كيدهم شيئاً)، فيها اللغتان جميعاً، فقوله تعالى: (إن يمسسكم)على لغة أهل الحجاز، تعالى: (لايضركم) على لغة أهل الحجاز، وقوله: (لايضركم) على لغة غيرهم من العرب «(۱). كما قال الزركشي (۲): «أنزل العرب القرآن بلغة الحجازيين إلا قليلا فإنه نزل بلغة التميميين، فمن القليل إدغام: نزل بلغة التميميين، فمن القليل إدغام: «ومن يشاق الله فإن الله شديد العقاب»

( الحشر ٥٥/٤ ) فإن الإدغام في المجزوم والاسم المضاعف لغة تميم ، ولهذا قل . والفك لغة أهل الحبجاز ، ولهذا كثر ، نحو : «ومن يرتدد منكم عن دينه » (البقرة ٢١٧/٢) و « فليملل وليه بالعدل » ( البقرة ٢٨٢/٢) و « فاتبعوني يحببكم الله » (آل عمران ٣١/٣) و « من يشاقق الله ورسوله » (الأنفال ١٣/٨) و « الحلل عقدة من لساني يفقهوا قولي » و « الحلل عقدة من لساني يفقهوا قولي » و « الحلل عقدة من لساني يفقهوا قولي » و و « الحلل عقدة من لساني يفقهوا قولي » و الله أعلى .

الكاتنور رمضان عبد التواب الخبير بالجمع



<sup>(</sup>١) معاني القرآن للزجاج ١/٢٧٤

### ممادر المت

#### العادر العربية ا

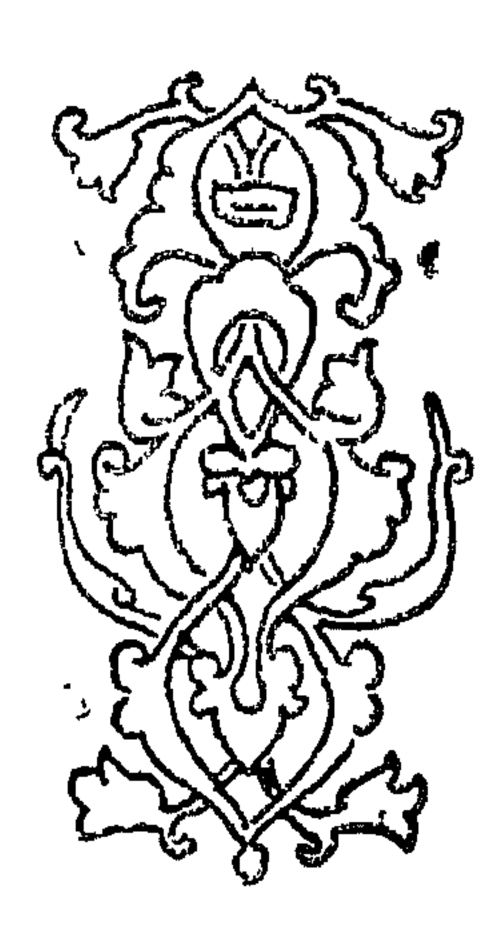
- ١ ــ أحيقار، حكيم من الشرق الأدنى القديم، لأنيس فريحة ــ بيروت ١٩٦٢م.
  - ٧ ــ الأشباه والنظائر في النحو ، للسيوطي ــ حيدر آباد بالهند ١٣٥٩ ه.
- ٣ \_ إصلاح المنطق ، لابن السكيت ـ تحقيق أحمد شاكر وعبد السلام هارون ـ القاهرة ٢٥٩٦م
  - ع \_ إعراب ثلاثين سورة من القرآن الكريم، لابن خالويه \_ القاهرة ١٩٤١م.
  - ه ــ الاقتراح في علم أصول النحو، للسيوطي ــ حيدر آباد الدكن بالهند ٢٥٩١ه.
    - ٣ ـ الأمالي، لابن الشجرى، حيدر آباد الدكن بالهند ١٣٤٩ ه.
- ٧ ـــ الأمثال ، لأبي عكرمة الضبي ــ تحقيق الدكتور رمضان عبد التواب ــ دمشق ١٩٧٤م.
- ٨ ــ الأمثال، لأبى فيدمؤرج السدوسي ــ تحقيق الدكتور رمضان عبد التواب ــ القاهرة ١٩٧١م
- البرهان في علوم القرآن ، للزركشي تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم القاهرة ١٩٥٧ ١٩٥٨ م .
- ١٠ التطور اللغوى وقوانينه ، للدكتور رمضان عبد التواب ـ مجلة كلية اللغة العربية بالرياض
   ١٩٧٥ م .
  - ١١ ــ تفسير القرطبي = الحامع لأحكام القرآن، للقرطبي ــ القاهرة ١٩٦٧م.
- ۱۲ ــ التمام فى تفسير أشعار هذيل ، لابن جنى ــ تحقيق أحمد ناجى القيسى وآخرين ــ بغداد ١٢ ــ التمام .
  - ١٣ ــ التيسير في القراءات السبع ، لأبي عمرو الداني ــ استانبول ١٩٣٠م.
- 12 ــ الحنى الدانى في حروف المعانى ، للمرادى ــ تحقيق الدكتور فخر الدين قباوة ــ حلب ١٤ ــ ١٩٧٣ م.
  - ١٠ ـ خزانة الأدب، لعبد القادر البغدادي ـ بولاق ١٢٩٩ه.
  - ١٦ \_ الحصائص ، لابن جني \_ تحقيق محمد على النجار \_ القاهرة ١٩٥٧ \_ ١٩٥٦م.
  - ١٧ ــ الدرر اللوامع على همع الهوامن ، لأحمد بن الأمين الشنقيطي ــ القاهرة ١٣٢٨ ه.
    - ١٨ ــ ديوان الأخطل ــ نشر أنطون صالحانى ــ بيروت ١٨٩١ م.
    - ١٩ ـ ديوان أمية بن أبي الصلت ـ تحقيق شولتهس ـ ليبزج ١٩١١م.

- ٣٠ ديوان عبيد الله بن قيس الرقيات ــ تحقيق الدكتور هجمد يوسف نجم ــ بيروت ١٩٥٨ م.
  - ٣١ ــ ديوان العجاج والزفيان ــ نشر أهلورت ــ برلبن ١٩٠٣ م.
- ٢٢ ــ ديوان عروة بن الورد، بشرح ابن السكيت ــ تحقيق عبد المعين الملوحي ــ دمشق ١٩٦٦م
  - ٢٣ ديوان الفرزدق نشر عبد الله إسهاعيل الصاوى القاهرة ١٩٣٦م.
    - ٢٤ ديران القطامي تحقيق بارت ليدن ١٩٠٢م.
  - ٣٥ ديوان ليلي الأخيلية جمع وتحقيق خليل وجليل إبراهيم العطية بغداد ١٩٦٧ م.
    - ٢٦ ديوان المتنبي وضع عبد الرحمن البرقوقي القاهرة ١٩٣٨م.
    - ٢٧ ــ ديوان مجنون ليلي ــ تحقيق عبد الستار فراج ــ القاهرة (بدون تاريخ).
- ٢٨ ـــ رسالة الغفران ، لأنى العلاء المعرى ــ تحقيق الكتورة بنتالشاطيء ـــ القاهرة ١٩٦٣ م.
- ٣٩ سر صناعة الإعراب ، لابن جني تحقيق مصطنى السقا وآخرين القاهرة ١٩٥٤م.
  - - ٣١ ــ شرح التصريح ، للشيخ خالد الأزهرى ــ القاهرة ١٣٢٥ ه.
- ٣٢ ـــ شرح ديوان أبي تمام ، للتبريزي ــ تحقيق محدا عبده عزام ـــ القاهرة ١٩٥١ وما بعدما .
- ۳۳ شرح شافیة ابن الحاجب ، للأستراباذی تحقیق محمد الزفزاف و آخرین القاهرة ، ۱۳۵۲ .
- ۳٤ ــ شرح شواهد الشافية ، لعبد القادر البغدادى ــ تحقيق محمد الزفزاف وآخرين ــ القاهرة ١٣٥٦ ه.
  - ٣٥ ــ شرح شواهد المغنى ، للسيوطى ــ بتصحيح الشنقيطي ــ القاهرة ١٣٢٢ ه.
- ٣٦ شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد القاهرة ١٩٤٥ م.
  - ٣٧ ــ شرح مراح الأرواح ، لديكنقوز ـــ القاهرة ١٩٣٧ م.
- ٣٨ شرح الملوكي في التصريف ، لابن يعيش تحقيق الدكتور فخر الدين قباوة حلب ١٩٧٣ م.
  - ٣٩ شرح ابن يعيش للمفصل القاهرة (بدون تاريخ).
- ٤ الصاهل والشاحج ، لأبى العلاء المعرى ــ تحقيق الدكتورة بنت الشاطىء ــ القاهرة ١٩٧٥ م

- الصناعتين ، لأبى هلال العسكرى تحقيق على البجاوى ومحمد أبو الفضل إبراهيم القاهرة ١٩٥٢م:
- ٢٤ ــ طبقات فحول الشعراء ، لابن سلام ــ تحقيق الشيخ محمود شاكر ــ القاهرة ١٩٧٤ م .
- ٤٣ ـ العيني = شرح الشواهد الكبرى ـ على هامش خزانة الأدب للبغدادى ـ بولاق ١٢٩٩ ه.
- ٤٤ فقه اللغات السامية ، لكارل بروكلمان ترجمة الدكتور رمضان عبد التواب الرياض ١٩٧٧م.
- ١٤٥ الكامل في اللغة والآدب ، للمبرد تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم والسيد شحاته القاهرة ١٩٥٦م.
  - ٣٤ ــ الكتاب ، لسيبويه ــ بولاق ١٣١٧ ــ ١٣١١ ه.
- ٤٧ كراهة توالى الأمثال فى أبنية العربية ، للدكتور رمضان عبد التواب مجلة المجمع العلمى العراق المحلد الثامن عشر ١٩٦٩ م.
  - ٨٤ ــ لسان العرب ، لابن منظور الإفريقي ــ بولاق ١٣٠٠ ــ ١٣٠٠ ه.
  - ٩٤ ــ اللغة لڤندريس ــ ترجمة عبد الحميد الدواخلي و محمد القصاص ــ القاهرة ١٩٥٠ م.
- • ما يجوز للشاعر في الضرورة ، للقزاز القيرواني تحقيق المنجى الكعبي تونس ١٩٧١ م.
  - ١٥ مجالس تعلب تحقيق عبد السلام هارون القاهرة ١٩٦٠م.
  - ١٥٠ المخصص في اللغة ، لابن سيادة الأندلسي سيولاق ١٣١٦ ـ ١٣١١ ه.
  - ٥٣ المرتجل شرح الحمل ، لابن الحشاب ستحقيق على حيدر دمشق ١٩٧٢م.
  - ٤٥ ــ المزهر ، للسيوطى ــ تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم وآخرين ــ القاهرة ١٩٥٨ م.
    - ٥٥ المستقصى في أمثال العرب ، للزمخشرى حيدر آ ياد الدكن بالهند ١٩٦٢م.
- ٥٦ معانى القرآن وإعرابه ، للزجاج تحقيق عبد الحليل عبده شلبى بيروت ١٩٧٢ م .
- ٧٥ ــ معانى القرآن ، للفراء ــ تحقيق الشيخ محمد على النجار ــ القاهرة ١٩٥٥ م وما بعدها .
- ٨٥ مغنى اللبيب ، لابن هشام تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد القاهرة (بدون تاريخ).
- ٥٩ المقتضب ، لأبي العباس المبرد تحقيق محمد عبد الخالق عضيمة القاهرة ١٩٦٧ ١٩٦٨م.
- ٣٠ المنصف ، لابن جنى ، شرح التصريف للمازنى تحقيق إبراهيم مصطفى وعبد الله أمن ـ القاهرة ١٩٥٤م.
  - ٣٠ منهج السالك ، لأبى حيان الأندلسي ــ تحقيق سيدنى جلازر ــ واشنطن ١٩٤٧ م .
    - ٣٢ همع الهوامع ، شرح جمع الحوامع ، للسيوطى ــ القاهرة ١٣٢٧ ه . .

#### المسادر الأفرنجية:

- 1.— C. Brockelmann, Grundriss der vergleichenden Grammatik der semitisehen Sprachen, Bd. I-II, Berlin 1908—1913.
- 2.— C. Brockelmann, Syrische Grammatik, Leipzig 1955.
- 3.— A. Dillmann, Grammatik der äthiopischen Sprache, Graz 1959.
- 4.— O. Jespersen, Die Sprache, ihre Natur, Entwicklung und Entstehung, Heidoltorg 1925.
- 5.— Th. Nöldeke, Zur Grammatik des classischen Arabisch, bearbeitet und mit Zusätzen versehen von Anton Spitaler, Darmstadt 1963.
- 6, F. Praetorius, Aethiopische Grammatik, New York 1955.



تأتی «حتی » فی اللغة ؛ لتفید معنی من معان ثلاثة: !!

أولها: الدلالة على انتهاء الغاية انرادف زمانية ومكانية \_ وهي في هذا ترادف (إلى ) الجارة . وهذا هو الغالب عليها .

ثانيها: الدلالة على التعليل، وهي في هذا ترادف «كي»، وهذا المعنى يلى سابقه في الكثرة. ثالثها: الدلالة على الاستثناء، وهي في .

ثالثها: الدلالة على الاستثناء، وهي في هذا ترادف «إلا » وهذا المعنى نادر، وقل من ذكره.

وحتى – مشددة التاء – تكتب بالياء ؟ لأنها لا يعرف لها فعل ، ولا تمالُ في اللفظ . ويجوز أن تكتب بالألف .

سئل « الفرائح »: كيف تكتب «حتى » فقال : بالألف، ثم رجع ، فقال : بالألف.

ولغة «هذيل» تبدل حاء «حتى» عينا .

قرأ «ابن مسعود» حرضى الله عنه -:

« إِن هُو إِلا رجل بِهِ جِنة فتربصُوا بهِ عَتى

حِين » ("سورة المؤمنون، آية ٢٥)

وقال العرب العرب العرب العرب العرب العرب تقول: « جلست عنده عتى الليل » يريدون: الماحق الليل ، فيقلبون الحاء عينا .

وتأتى «حتى » فى الكلام مستعملة فيا ياتى :

ا - حرف جر بمعنى « إلى » النجارة فى الدلالة على انتهاء الغاية ، والغرض من الجر بحتى تعدية الفعل إلى المجرور بها شيئا بحتى تعدية الفعل إلى المجرور بها شيئا فشيئا، حتى يأتى على آخره ، ولهذا تختلف عن « إلى » في ثلاثة أمور :

- (إلى ) تجر الظاهر والمضمر، ولا تجر ( حتى ) إلا المفرد الظاهر، وأن يكون المجرور بها آخر جزء مما قبلها، أو متصلا بالآخر.

- (إلى ) لاتدخل ما بعدها فيا قبلها !! و (حتى ) تدخل ما بعدها فيا قبلها ! و (احتى ) تدخل ما بعدها فيا قبلها ! إلا إذا قامت قرينة قدل على خروجه .

- «إلى » لا تدخل على الفعل ، و «حتى » تدخل على الفعل ، و «حتى » تدخل على الفعل على نحو ما يأتى بعد .

ومحققو النحاة درون أن «حتى » هي الجارة بنفسها لظهور الخفض بعدها ، لابإضار «إلى » بعدها .

وتجر «حتى » ماياتى :

(۱) الاسم المفرد الظاهر، بشرط ألا ينسبقها شيء على عطف ما بعدها عليه على نحو ماياتي في العاطقة.

ومن أمثلة ذلك:

قوله - تبارك وتعالى -: « وفي ثُمُودَ إِذْ قِيل لَهُم تَمَتَّعُوا حَتَّى جِينٍ » ( سورة الذاريات - آية ٣٤).

وقوله - تبارك وتعالى -: «سَلامٌ هِي حتى مطلع الفجر » (سورة القدر - آية ه). وقول العرب: « أَضمن القوم حتى الأربعاء » و لأن الأربعاء يوم من الأيام،

وقد جاءت «ختى » جارة للمضمر ضرورة أو شذوذا، ومن ذلك قول الشاعر:

وليس عليهم وليسطف عليهم.

أَتُتُ حَتَّاكَ تقصدُ كُلُّ فَبَحِ

ترجًى منك أنها لاتيخيب [ الفيح: الطريق الواسع . فاعل أنت ضمير الناقة ، وقيل: ضمير السابلة ] . وجر «حتى » للضمير في البيت – ضرورة . وقول الآخر :

فلا والله لايلفي أناس

فتى حتاك يابن أبي زيادِ [ لا يلفى - بضم الياءِ وكسر الفاءِ ، والمعنى: لا يجد أناس فتى حتى يجدوك فجينئذ يجدون الفتى ] .

وجر «حتى » للضمير في البيت شاذ . وبجر «حتى »للضمير . قال بعض النحاة . (ب) المصدر المؤول من أن المضمرة وجوبا والفعل المضارع المنصوب الدال على الاستقبال باعتبار التكلم أو باعتبار ما قبله .

والنصب بأن مضمرة وجوبا بعد حتى مو المشهور عند محققي النحاة .

وحتى هذه:

معنى «إلى أن »، وأمارتها أن يكون ما بعدها غاية لما قبلها .

\_ أو بمعنى «كى » التعليلية ، ومن \_ علاماتها أن يكون ما بعدها سببا لما قبلها .

- أو بمعنى « إلا » الاستثنائية . وأنكر هذه بعض النحاة .

فمثال «حتى » الجارة للمصدر المؤول من « أن » والمضارع المنصوب: وهي معنى « إلى أن »:

\* قوله - تبارك وتعالى -: «. فَايَنْ أَبْرِحَ الأَرْضَ حُتَّى يَأْذَنَ لِي أَبِي أَوْ يَحْكُمُ اللّٰهُ لِي وَهُو خَيْرُ الحَاكِمِينَ » ( ، ورة الله لي وهو خَيْرُ الحَاكِمِينَ » ( ، ورة يوسف - آية ، ٨).

\* وقوله - ثبارلهٔ ونعالی - : « قَالُوا لَن نَبْرَح عَلیه عَاکِهِین حَتّی یَرْجِعَ إِلَیْنَا موسی » (سورة طه - آیة ۹۱).

فمعنی « حتی یرجع إلینا موسی » : إلی أن يرجع إلینا موسی ، وتقدير المصدر: حتی رجوع موسی إلینا .

ومثال «حتى » الجارة للمصدر المؤول من أن المضمرة وجوبا والفعل، وهي بمعنى «كي »:

\* قوله ـ تبارك وتعالى ـ : «وَلا يَزَالُونَ

يقاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَردُّوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِن اسْتطاعوا » (سورة البقرة - آية ۲۱۷).

فهعنی «حتی یَردوکم عن دِینکم »: کی یردوکم عن دِینکم »: کی یردوکم عن دینکم ، والمصدر المؤول : حتی از یردوکم ، وتقدیره : حتی ردکم .

\* وقوله - تبارك وتعالى - : « هُمُ النَّذِين يَقُولُونَ لاَ تُنفِقوا عَلَى من عِندَ رَسُولِ اللهِ حَتى يَنفَضُوا » ( سورة المنافقون - آية ٧)

فمعنى «حتى ينفضوا »؛ كى ينفضوا والمصدر المؤول حتى أن ينفضوا وتقديره حتى أن ينفضوا وتقديره حتى انفضاضهم .

﴿ وقولك لغيرك : « اتَّى الله حتى يُدْخِلك الجنة » .

فمعنى «حتى يدخلك الجنة »: كى يدخلك الجنة ، عتى أن يدخلك الجنة ، والمصدر المؤول: حتى أن يدخلك ، وتقديره: حتى دخولك الجنة .

وما بعد «حتى » فى هذه الأمثلة سبب لما قبله ، لا غاية له .

(ج) ومثال «حتى » الجارة للمصدر المؤول من « أن » والفعل المضارع المنصوب ، وهي بمعنى « إلا » ،

حتى أبير مالكا وكاهلا

آ شیخی: یعنی دم شیخی، والشیخ اُبوه . باطلا: هدرا . أبیر: أهلك \_ ویروی: «أبید » بمعنی أهلك كذلك مالكا و كاهلا: قبیلذان من بنی أسل )

ومعنى «حتى أبير، »: إلاأن أبير، ومعنى «حتى أبير، تقديره والمصدر المؤول: حتى أن أبير، تقديره حتى إبارة، على أن المصدر سد مسد الظرف كذلك.

\* وقول المقنع الكندى معمد بن عمير، أحد شعراء الدولة الأموية:

ليس العطاء من الفضول ساحة

حتى تنجود وَمالديْك قليل الفضول : جمع فضل ، وهو الزيادة. الساحة : الجود)

ومعنی «حتی تجود» : إلا أن تجود ، والمصدر المؤول : حتی أن تجود ، وتقدیره : حتی جودك .

ومابعد «حتى » ليس غاية لما قبله ، حتى تكون بمعنى «إلى أن » .

ولیس سببا لما قبله . حتی تکون بمعنی «کی» .

وهما تجدر الإشارة إليه أنَّ «حى» الجارة إذا أفضلت على «ما» الاستفهامية. حذفت ألف «ما» فيقال : «حتام» شأن «حتى» في ذلك شأن كل حرف شأن «حق» الجر يلخل على «ما» في الاستفهام فإن ألف «ما» تيحذف.

ومن ذلك قوله - تبارك وتعالى - :

(عَمَّ يَسَاءَلُون » (سورة النبأ - آية ١)

وقوله - تبارك وتعالى - : «فَبِم

تُبُشِّرُون » (سورة الحجر - آية ٤٥)

وقوله - تبارك وتعالى - : «قِيم

وقوله - تبارك وتعالى - : «قِيم

كنتم » (سورة النساء - آية ٧٧)

٢ - حرف عطف بمعنى الواو فى الدلالة على إشراك مابعدها لما قبلها فى الحكم ، وإفادة مطلق الجمع ، وتختلف عن الواو فى :

- الواو تعطف المظهر والمضمر ، والمفرد والمجملة ، و «حتى » لاتعطف إلا الظاهر المفرد .

- الواو لايشترط فيا بعدها أن يكون بعضا مما قبلها ، أو جزأ من كل ، وحتى بعضا مما قبلها ، أو جزأ من كل ، وحتى

لايعطف بها إلا ماكان بعضا من جمع ، الأيعطف بها إلا ماكان بعضا من جمع ، المراقبة على المراقبة المراقبة

ـ المعطوف بيحتى لابد وأن يكون غاية للمعطوف عليه في معنى من المعانى .

ـ الواو تعطف مجرورا على مجرور من غير إعادة الجار مع المعطوف من غير مع «حتى» إعادة الجار ، ويحسن مع «حتى» إعادة الجار ، حتى لاتلتبس العاطفة بالجارة .

ومحققو النحاة هم القائلون بمعجىء «حتى » عاطفة ، وبعض النحاة لايقول آبذلك .

ومن أمثلة «حتى» العاطفة: قولنا: مات "الناس حتى الأنبياء.

فإن الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام - بعض الناس ، ولكنهم غاية في الشرف والكمال الإنساني .

وقولنا: اجتراً القوم على الرجل حتى الصبيان .

فإن الصبيان بعض القوم ، ولكن الجتراء غيرهم الجتراء هم أبعد توقعا من الجتراء غيرهم . لصغر شأمم .

وقداجتمع المعنيان في قول الشاعر: قهرناكم حتى الكماة فأنتم تهابوننا حتى بنينا الأصاغرا

[ الكماة : جمع كمى ، والكمى : الشجاع الذي يستر نفسه بالدرعوغيره]

فما بعد «حتى » فى الشطر الأول بعض ماقبلها ، وغاية له فى العلو ، وما بعد «حتى » فى الشطر الثانى بعض ماقبلها وغاية له فى الضطر الثانى بعض ماقبلها وغاية له فى الضآلة .

وقولنا : أعجبت بالقوم حتى بصغارهم، 

- حرف ابتداء، يبتدأ بعدها الكلام، 
ويقطع بها مابعدها عما قبلها مثلها فى 
ذلك مثل حروف الابتداء : إنما ، 
كأنما ، وغيرهما . وتدخل (حتى » 
الابتدائية على مايأتى :

(۱) الجملة الاسمية المكونة من مبتدأ وخبر ، ويلزم فيها أن يكون الخبر من جنس الفعل المقدم .

ومن ذلك قول «امرىء القيس»: سريت بهم حتى تكل مطيهم وحتى الجيادُ مايُقدِن بِأَرسان

[السرى: سير الليل. الكلال: الإعياء . الكلال: الإعياء . المطية: الدابة تمطو في سيرها. الجياد: الخيل العتاق جمع جواد.

الرسن: ماتقاد به الدابة ، ويروى: مطوت مكان «سريت» و «ركابهم» مكان «مطيهم»]

فحتى في الشطر الثانى ، ليست جارة لرفع الاسم بعدها .

وليست عاطفة لدخول الواو عليها.

فلم يبق إلا أن تكون ابتدائية . والجياد مبتدأ ، والجملة بعده خبر .

وحتى فى الشطر الأول تحتمل أن تكون جارة للمصدر المؤول من أن المضمرة والفعل المنصوب ، وتحتمل أن تكون عاطفة لجملة تكل برفع الفعل على جملة سريت ، لتقدير الفعل تكل بالماضى كلت .

وقول «الفرزدق» من قصيدة في هجاء «جرير»:

فَياعجباً حتى كليب تسبني كليب من المعاشع كأن أباها نهشل ومجاشع

آ کلیب : جد رهط جریر . کأن وإن کانت للتشبیه ، فقد تضمنت معنی

الظن والتوهم . نهشل : أعمام الفرزدق . مجاشع : قبيلة الفرزدق ، ويروى : فواعجبا] .

والمعنى : يسبنى الناس حتى كليب تسبنى . كليب مبتدأ . والجملة بعده ! خبر ، والابتداء المستلطية التحقير .

وقول «جرير بن عطية » من ﴿ قصيادة في هجاءِ «الأخطل».

فمازالت القتلى تمج دماءها بدجلة أشكل بدجلة حتى ماء دجلة أشكل

[القدلى: جمع قديل. تميع: تقاف. أشكل: الشكلة: حمرة يتخالطها بياض ويروى: «تمور» مكان تميع. وتمور: تحرك] وماء : مبتدأً. أشكل: خبره والابتداء للمبالغة.

(ب) الجملة الفعلية التي فعلها ماض عند محققي النحاة ، ومن ذلك :

\* قوله - تبارك وتعالى - «ثُمَّ بدَّلنَا مَكَانَ السَّيَّهُ الحَسَنَةَ حَتَى عَفُوا وَقَالُوا مَكَانَ السَّيِّهُ الحَسَنَةَ حَتَى عَفُوا وَقَالُوا قَد مس آباءَنا الضراءُ والسراءُ » (سورة الأعراف - آية ه ٩)

\* قوله - تبارك وتعالى -. .: «وَعَلَى النَّلَاثَةِ الذِينَ خُلِقُوا حَتَى إِذَا ضَاقَتْ الثَّلَاثَةِ الذِينَ خُلِفُوا حَتَى إِذَا ضَاقَتْ

عَلَيْهِمُ الأَرْضُ بما رحُبت » (سورة التوبة -آية ١١٨)

(ج) الجملة الفعلية التي فعلها مضارع وللمضارع بعد حتى ثلاثة أحكام:

- وجوب النصب ، وقد مر الكلام عليه والتمثيل له في حتى الجارة .

- وجوب الرفع ، وذلك إذا كان المضارع بعدها دالا على الحال ، ومن ذلك قول الحاج : سرت حتى أدخلُ مكة . إذا قال ذلك وهو في حالة الدخول .

- حواز الرفع – على أنها ابتدائية – والنصب – على أنها جارة للمصدر المؤول من أن المضمرة وجوبا والمضارع المنصوب وذلك إذا كان المضارع دالا على الاستقبال بالنسبة إلى ماقبلها خاصة ، ومن ذلك :

\* قوله - تبارك وتعالى - : «وَزُلزلوا حَتَى يَقُولُ الرَّسُولُ والذِينَ آمَنُوا مَعَهُ » حَتَى يَقُولُ الرَّسُولُ والذِينَ آمَنُوا مَعَهُ » (سورة البقرة - آية ۲۱٤)

فقد قرأ القراء الآية بنصب يقول ، وقرأها مجاهد ، وبعض أهل المدينة برفع يقول ؛ لأن القول مستقبل بالنظر إلى الزلزال ، ماض بالنسبة إلى زمن

قص ذلك علينا . فمن نظر إلى استقباله نصب ، ومن نظر إلى مضيه رفع .

وقول الشاعر:

أحب لحبها السودان حتى أحب لحبها سود الكلاب

وقد ذكر النحاة بيتا يمثل «حتى» في استعمالاتها الثلاثة ، والبيت ينسب لأبي مروان النحوى ، وينسب لمروان بن سعيد النحوى أحد أصحاب الخليل ، وهو: التي الصحيفة كي يخفي رحله والزاد حتى نعلِه ألقاها والزاد حتى نعلِه ألقاها [الصحيفة : كتاب عمرو بن هند

[الصبحيفة: كتاب عمرو بن هند في شأن المتلمس . الرحل: الأثاث والمتاع .

والبيت يشير إلى قصة المتلمس مع عمرو بن هند ، بعد أن هجاه ]

ـ يروى البيت بجر نفظ «نعل» على أن حتى جارة ، وما بعدها داخل فيا قبلها ، وغاية له ، وتكون جملة ألقاها ، توكيدا لمسا قبلها .

- ويروى برفع لفظ «نعل» على أن حتى ابتدائية ، ونعل مبتدأ وجملة ألقاها خبره . . . . . . .

- ويروى بنصب لفظ «نعل» على الزاد. أن حتى عاطفة عطفت النعل على الزاد. وعلى أن حتى ابتدائية ، ونعل منصوبة بفعل محذوف تقديره : ألتى نعله ألقاها .

وجمهور النحاة يقولون : إن الجملة الابتدائية بعد حتى جملة مستأنفة لامحل لها من الإعراب .

#### ننبيه :

لما كانت «حتى» من الأدوات التى تدخل على الأسماء المجرورة، والفعل المضارع المنصوب ، والمعهود فى حروف المعانى العاملة أن تكون مختصة .

فما يختص بالأسماء ، يعمل فيها كحروف الجر ، وإن وأخواتها عند إعمالها

وما يختص بالأفعال ، يعمل فيها كحروف النصب ، وحروف الجزم . فكيف تعمل «حتى » في الأسهاء والأفعال ، وهي حرف مشترك غير مختص ؟

لهذا وقف منها البعض حائرا متعجبا.

والمحققون على أن المضارع المنصوب بعدها منصوب بأن مضمرة وجوبا ،

والمصدر المؤول في محل جر بعد «حتى » فهي إذن جارة فقط، ، وليست بناصية.

هذا وبالله التوفيق

#### مصادر الدراسة (۱) من كتب اللغة والأدب:

۱ – تا ج العروس من جواهر القاموس – محمد مرتضى الزبيدى مادة حتت

۲ - تهذیب اللغة لأبی منصور محمد بن أحمد الأزهری مادة حتت ومواد أخری .

۳- ديوان امرىء القيس بشرح الأعلم الشنتمرى ط بيروت ١٩٧٤

عطية المخطفي عطية المخطفي ط دار المعارف

٥ ـ ديوان الفرزدق همام بن غالب ط بيروت .

٦ - الصحاح لإسماعيل بن حمادالجوهرى مادة حتت .

٧- لسان العرب لابن منظور جمال الدين محمد بن مكرم الأنصارى مادة حدت .

۸ - المحکم لعلی بن إسماعیل بن سیده مادة حتت وهواد أخری

### (ب) من كتب النحو والتصريف:

۱- حاشية العلامة محمد الخضرى على شرح ابن عقيل باب حروف الجر . باب حروف البعد . باب حروف العطف .

۲- الخصائص لأبي الفتح عنمان بن جني ۲ / ۲۳۰ - ۲۳۱ ، ومواطن أخرى .

۳- شرح أبيات المغنى للشيخ عبدالقادر ابن عمر البغدادى ۳ / ۹۳ - ۱۳۳ ط دمشق .

 $3 - m_{c} - 1$  المفصل للشيخ العالم موفق الدين يعيش بن على بن يعيش  $\frac{1}{4}$  /  $\frac{1}{4}$ 

٥ - الكتاب الأبي بشر عمرو بن عمان بن قنبر «سيبويه» ٣ / ١٦ - ٢٠

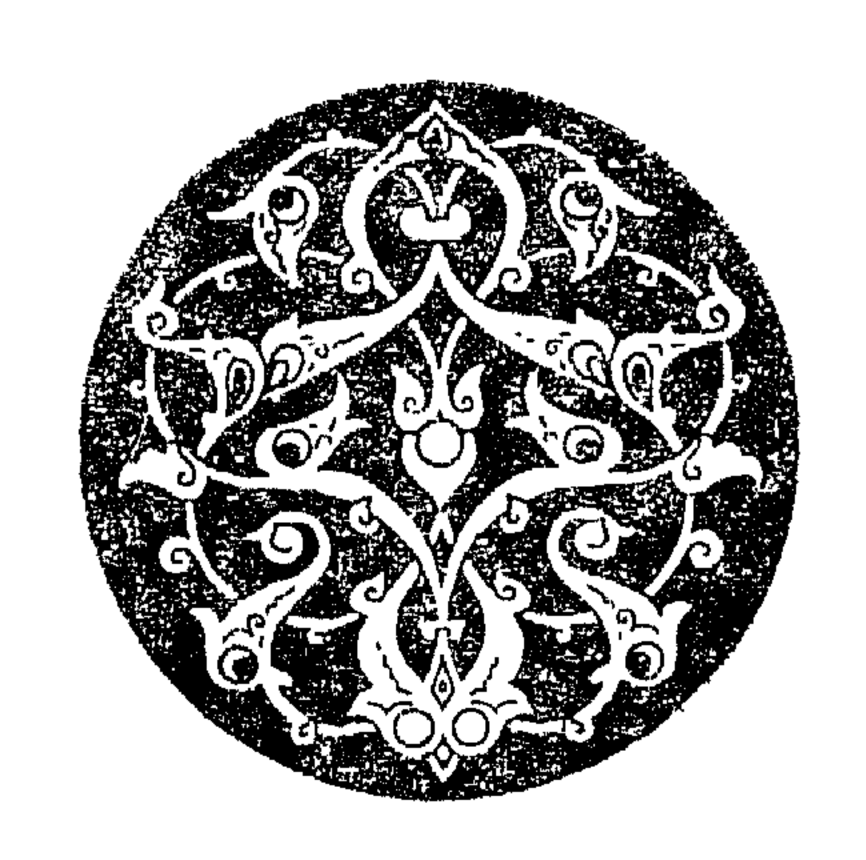
٦ – معانى القرآن الأبي زكريا يحيى ابن زياد الفراء ١ / ١٣٢ – ١٣٨

٧- مغنى اللبيب لجمال الدين بن يوسف المعروف بابن هشام ١ / ١٢٢ - يوسف المعروف بابن هشام ١ / ١٢٢ - ١٣١ - ١٣١ ط<sup>₹</sup> صبيح القاهرة .

أن ألم المقتضب لأبي العباس محمد بن يزيد المبرد ٢٤/ ٣٨٠ - ٣٤

القصور والممدود لأبي زكريايحي أله أله الفراء ٨٥ ط بيروت ١٩٨٣

الدكتور حسين شرف



# الفائر ومائر زاد العلام المائر العلام المائر العلام العلم العلم العلم العلم العلم العلم العلم العلم

طبيعة الاتصال بين شعب واخر ، أو بين مجموعة مختلفة من

الشهوب، مجال التأثير المتبادل بينهما وطرائقه، وإذا كان كلواحد منهما يتحدث لغة مختلفة عن البقية تحدث ظاهرة انتقال لفظ من لغة إلى أخرى وفي هذا المحال فإن التأثير يمضى من الأعلى إلى الأدنى ، وينطلق ممن علك ثقافة أرفع وأقرى . وتنم الألذاظ المهاجرة عن تقدم الموضوعات التي تدل عليها في اللغة التي هاجرت منها ، ويحدث الشيء نفسه مع النظم السياسية ، والتقاليد الاجتماعية والمهارات التقنية ، والفنون والعلوم وغيرها .

وكان على إسبانيا ، بحكم موقعها الحغرافي ، أن تعانى العديد من التأثيرات وكلها تعلن عن نفسها في لغتها المعاصرة. وإذا كانت الرومانشية (١) لغتها من قديم فإن تأثير اللاتينية يبدو فها أشد و ضوحا من أية لغة

أخرى ، ومع ذلك فقد اقتحمت ألفاظ عربية كثيرة حدود الرومانثية وفرضت نفسها : إن التحدث باللغة العربية في شبه جزيرة إيبريا على امتداد قرون عديدة لم يذهب عبثا .

وحجم الألفاظ العربية التى دخلت لغتنا الرومانثية ، و دلالاتها ، محدد المحال الذي مارس فيه التأثير دوره. فني مجال النظم السياسية و الحربية نجد كلبات : القاضى السياسية و الحربية نجد كلبات : القاضى alcalde و صاحب المدينة almedina و المحتسب alcade و الوزير alguacil و المحتسب alcaide و غيرها . و وفي مجال المعاملات التجارية نجد الألفاظ: تعريفة عجال المعاملات التجارية نجد الألفاظ: تعريفة alcaiceria ، و الفندق alcaiceria ، و غيرها . و في والقيسرية alcaiceria ، و غيرها . و في المقاييس نلتي بألفاظ: خروبة عروبة arroba ، و ثمن tomin ، و ثمن tomin ، و ألفاظ أخرى . و في النقي د نجد : مثقال و ألفاظ أخرى . و في النقي د نجد : مثقال و ألفاظ أخرى . و في النقي د نجد : مثقال

<sup>(</sup>۱) يطلق لفظ رومانث Romance في الأسبانية على كل اللهجات التي تفرعت عن اللاتينية ، كالإسبانية والفرنسية والبرو فنسالية والإيطالية والبرتغالية وغيرها ، قبل أن تستقر قواعدها ، وتثبت وتصبح لغة متصلة (المترجم). (۲) حرف H كان ينطني فاء F ، في اللغة الرومانثية في العصر الوسيط ( المترجم )

maravidi و مرابطي maravidi و غيرها . وفي الضرائب ألفاظ: القبالة alcabala والفرضة alfarda ، وأسياء غيرها .

وفى المهن: الفخار alfarero والبناء alarife ، والعريف albanl والحياط alfayate ، وكلات أخرى كثيرة.

وفى مجال المعار تشيع كلبات: القصر alcazar والطليعة atalaya ، والدرب adarve alcoba ، والقبة almena والمينا ajimez والحب aljibe ، وألفاظ وأخرى .

ولنا أن نتساءل : هل دخلت لغتنا الرومانثية ألفاظ عربية تتصل بالموسيقا ؟

لم يشر أحد من قبل فى دقة واضعة إلى التأثير الواسع المدى الذى حدث فى هذا المحال ، ومن ثم لم يستوقف نظر كبار العلاء هذا القدر من الألفاظ المتصلة بالموسيف مع أن دراسها ذات أهمية عظمى ، لما تحمله من دلالات فى انتقالها من العربية إلى الرومانثية ، وأود الآن أن أعرض لبعض منها .

تلعب النظروف دوراً بارزاً في تحضر بعض الشعوب وتقدمها ،وسبقها بقية الأمم الأخرى ، ثم يدور الفلاث دورته ، فيصيبها

التخلف ، و تعود إلى المؤخرة بعد أن كانت في المقدمة ، و من ثم فان التأثير والتأثير كخضع لهذا الدور أيضاً ، فهو ليس وقفاً على أمة بعينها ، والدين كانوا في مرحلة ما يصدرون ما عندهم ، ويؤثرون في غيرهم يعودون في مرحلة أخرى مستوردين ومستقبلين ، أي متأثر بن بسواهم ، وهكذا دواليك.

وإذا عدنا إلى الشعب العربي في عصر الذي (عليه الصلاة والسلام) لم نجده موسيقيا وكان يكره الموسيقا ، إذا لم نقل إنه يعتبرها معصية ، ولكنه وقع في حيائلها مع الزمن ، وأغرم مها ، واستعار الموسيقا العملية التي كانت تمارسي في فارس وفي الأمبراطورية البيزنطية ، ثم دفع به فضوله العلمى ، وحب المعرفة ، إلى تعريبها عملياً ونظريا ، فترجم تراث الإغريق الموسيق و نظر يامم عم. ، و در اسامم المتصلة مها وتمثلها ، وأخذت تقنية الإغريق الموسيقية طريقها إلى الثقافة الإسلامية الواسعة كعجزء منها ، ولدينا من الألفاظ الموسيقية اليونانية المستخدمة في اللغة العربية كلمات : موسيقا و موسيقي، و بربط، و الكنارة وكلمات أخرى. إلى جانب أساء «النوتة» الموسيقية وقواعدها وغيرها. أي أن المسلمين تأثروا في مجال الموسيقا عشعبيا وثقافياً ، بشعوب العالم القديم التي سبقهم في جال الحضارة.

<sup>(</sup>١) نافذة مزدوجة العقود، تدخل منها الشمس .

وبفضل هذه التأثيرات الوافدة بدأت الموسيقا تزدهر على امتداد العالم الإسلامي وبلغت قدرا عاليا من الدقة والإتقان ، على حين أخذت أوربا في العصر الوسيط طريقها نحو التخلف والتدهور ، لافي مجال الموسيقا فحسب ، وإنما في بقية ألوان الفنون والعلوم الأخرى ، وبدأت موجة التأثير في هذه المرة تندفع من البلاد الإسلامية نحق أوربا ، ودخلت الموسيقا المشرقية إسبانيا، وابتدع الأندل. في الأغاني نظاماً عبقریا ، شاع فی کل بلاد المعمورة ، و مخاصة في ممالك شيال الأنداس المسيعدية (١) ما

إن كثرة الألفاظ العربية التي توهئ إلى ظواهر مرتبطة بالموسيقا والحفلات والرقص والآلات الحاصة بها ،وغير ذلك كثبر، واقع بليغ الدلالة ، ولا يزال الشعب الإسباني حتى يومنا هذا ، يستخدم الكثير من هذه الألفاظ العربية ، التي تعبر عن الحفلات والتجمعات ، مثل : الصريخ alarido الواولة alborbola وزمرة zambra ا وغبرها . ومن أسهاء أدوات الموسيقا والغناء: قيثارة guitarra ، والعود albogue ، وشبابة xebaba ، والبوق Laud والنفر anafil والدف adufe ، وغيرها.

وبقیت کلمات آخری ذات دلالات أكبر، وتستحق دراسة أشمل ، ووقفة آنیة ، ومن بینها كلمة كانت شائعة قدعاً

واستخدمت على نظاق واسع في أزمنة آخری ، و لو أنها هجرت الآن ، و هي :

#### Segrel الزجال \*

عرضت العالمة البرتغالية ، الواسعة الثقافة السيدة كاروليناميكاثيلس Michaelis فى كتام الاديوان أجودة Cancionero de Agudo» ص ١٤٩ وما بعدها ، أكانًا تتصل ببعض الشعراء المغنسين الذين كانوا ينتشرون في أعداد كثيرة على بطحاء شبه جزيرة إيبريا ، ويطلق على الواحد منهم اسم: لا الزجال الإسباني Segrel hispana الزجال الإسباني و تقول لنا إن هؤلاء الزجالين كانوا يتر ددون على مختلف أمراء الإقطاع والقلاع ، يطلبون من سادتها الهبات: أموالا ، أو خيلاً ، أو سلاحاً ، أو رجالاً ، أو ملابس ، وأحيانا أقمشة رخيصة ، مقابل الشعر الذي ينشدونه ويتغنون به.وكان هولاء الكبار يتطلبون فيهم أن يكونوا فنانين ، صوبهم عميق وجميل، ويعرفون كيف يقولون ما يبدعون دون أخطاء كثبرة ، ويغنون جيدا أشعارا سهجة ، ليست بالغة الروعة و لا متمحد لقة.

كان هؤلاء الشعراء الحوالون يغنون للأمراء ورجال البلاط ، على نحو ما يترنم الريني بأدوار الزجل ، ويدعون

<sup>(</sup>١) يشير إلى نظام الزجل والموشحات

لأنفسهم لقب الشاعر المنشد البوهيمية في حين أن الناس يتهمونهم با بوهيمية والصعلكة ، ويعيرونهم بأنهم ينشدون بأجر ويغنون في مقابل وهم يطوفون بكل أنحاء شبه الجزيرة ، من الأطلنطي حتى البحر الأبيض المتوسط ، و من جبل طارق حتى جبال البرانس ، ويتصلون بالأمراء والسراة في جليقية ، والبرتغال ، وقشتالة ، ونبرة وأرغون ، وليون ، وبروفانس ، ومسلمي وأرغون ، وليون ، وبروفانس ، ومسلمي الأندلس ، ويطاق عليهم اسم Segrel أو Segler تبعا للغة ، أو اللهجة ، التي ينطق الاسم للغة ، أو اللهجة ، التي ينطق الاسم فها .

ولم تستطع السيدة ميكائيليس وهي تبحث عن تفسير وأصول لهذا اللفظ أن تتعخيل أنه جاء إلينا من اللغة العربية ، وحصرت نفسها في نطاق البحث عن أصول رومانية له ، في كلمة تشبهه صوتيا ، وتلتق معه معنى على نحى ما وبدل أن تختار الكلمة البروفنسالية Segre بمعنى تابع وهي نساوى البروفنسانية Seguir ، اختارت الصورة الإسبانية Seguir ، اوهي في الأسبانية والقرنسية Seguir ، وهي في الأسبانية والقرنسية Segle ، وهي في الأسبانية من الزمان ، وهي في الأسبانية Siglo يعنى علماني وهو في الإسبانية القائلة التي كان نحياها هؤلاء الشعراء الحياة العابثة التي كان نحياها هؤلاء الشعراء

الجوالون ، وتجئ في أقصى الطرف المقابل من حياة رجال الدين ، أو التي يفترض أنهاكذلك.

كانت ضوضاء كلمة Segle السراب الذى خدع الباحثة ، لأن لفظ Secular الذى خدع الباحثة ، لأن لفظ عمنى علمانى لا يعبر بدقة عن طراز الحياة الاجتماعية التى كان يحياها الزجال Segrel الاجتماعية التى كان يحياها الزجال تنظبق و إنما هي كلمة مبهمة المعنى يمكن أن تنظبق على كل ما ليس برهبانية .

وعهلى النقيض ، إذا لحأنا إلى البحث عن أصل الكلمة فى اللغة العربية فسوف نقع لا على اللفظ الذى يهدى إليها بصوتياته فحسب ، وإنما أيضا بمعناه الدقيق المحدد والمخصص ، وهذا اللفظ هو: «زجال» العربية الأندلسية ، والذى نلتقى به فى كل خطوة عند المؤلفين العرب الذين يتحدثون عن الشعبى ، يقول ابن قزمان مثلا:

لش عار عندك يا كاتب المآثر أنا نكون وشاح وزجال وشاعر وأديب وكاتب وعندى نوادر (١٦ ونكون ذائع بحال مشط أقرع ؟ ونكون ذائع بحال مشط أقرع ؟ أى أن معنى زجال شاعر أو مغن يولف الأزجال والأغانى من اللون الشعبى الأندلسي. وهذه الأزجال تتألف كما نعرف طبقا للنظام الذي ابتدعه الأندلسيون في القرن العاشر الميلادى من أدوار ويتألف

<sup>(</sup>١) ديوان ابن قزمان ، ج١ ، الزجل السابع، الدور السابع،عشر، تحقيق إسلبوغرسيةغومث،مدريد ١٩٧٢

الدور من مركز وأغصان وقفل ، وعلينا أن نعود إلى النموذج الأندلسي الأصيل لتفسير هذا الانتقال.

أطلق اللفظ العربي « زجال » في الأندلس على الشاعر أو المغنى الذى يوقف نفسه على هذا الفن الشعرى الموسيقي ، والشعبي منه بخاصة ، وكان لونا من الأدب يتمتع بشعبية واسعة في القرن الثالث عشر الميلادي وبلغ عددهم قدرا كبيرا يتجاوز الحصر ويصف المؤرخون هؤلاء الزجالين الأندلسيين ، على نحو ما نجد فى وصف segreles الذين يعيشون في إسبانيا المسيحية أناس بوهيميون ، يؤلفون الأغاني للسادة الأغنياء ، وللأمراء والملوك وغيرهم ويتلقون مقابل مدائحهم نقودا أو ملابس أو أشياءأخرى، ويذكرهم ابن سعيد الغربي في كتابه المغرب في حلى المغرب في فصل خاص مهم تحت عنوان: أهداب، فهم أناس مبتذلون ، يؤلفون أزجالا بهجة ، وغير محتشمة أحيانا ، أى أن الزجال الأندلسي ليد إلا طرازا شبها تماما عاعليه segrel فى أسيانيا المسيحية و هو الذى حاولت السيدة ميكائيليس أن تدرسه.

وإذن فعنى اللفظين segrel الرومانثية وزجال العربية ، واحد وإذا كان ثمة اختلاف المحتلاف بسيط بينهما فرده إلى اختلاف التقدير الإجتماعي الذي كان يستحقه كل أحد منهما في الشعب الذي ينتمي إليه.

هل ممكن القول أن لفظ المعرفي؟ فلك الروماني مأخر ذمن لفظ «زجال» العربي؟ فلك ما سأحاول الإجابة عنه ، وأبدأ بالحرف الأول من كلمة «زجال» و هو حرف الزاى.

مع الرهلة الأولى يبدو لحمهرة المثقفين النادر جدا أن يصبح حرف الزاى العربي حرف اللاتيني عندما تنتقل الكلمة التي تحمله إلى اللغة القشتالية (١) لأن العادة جرت أن يستبدل بحرف وفي أحايين قليلة بحرف ي مثل كلمة زمرة وفي أحايين قليلة بحرف ي مثل كلمة زمرة هذا الشذوذ الظاهري يمكن تفسيره، هذا الشذوذ الظاهري يمكن تفسيره، فيما أرى ، بأن كلمة زجال لم تنتقل من العربية إلى القشتالية مباشرة ، وإنما عن طريق لهجة رومانثية أخرى ، تصبح فيما الزاي العربية حرف كا اللاتيني ، من البروفنسالية ، ويرى ميذينديث إي بلايو البروفنسالية ، ويرى ميذينديث إي بلايو في الحزء الثاني من أعماله المختارة ، أن

<sup>(</sup>١) قشتالة إحدى مقاطعات الأندلس المسيحية ، وتقع فى وسط شهاله ي، وقد اضطلعت بالدور الأكبر فى الحرب ضد المسلمين ، وبعد انتصارهم النهائى أصبحت لهجة مقاطعتهم هى اللغة الرسمية ، وإليها تنسب فيقال القشتالية ، أى الإسبانية . (المترجم) .

لفظ segrel لم يكن موجودا فى النصوص القشتالية الوسيطة ، وإنما فى أغانى جليقية وبرو فانس.

والحرف الثانى الجيم ، وهو حرف عربى له تاريخ طويل ، ولم يستقر نطقه على قاعدة واحدة ، فهو يعادل حرف و الفرنسى في مثل كلمة Jaune تارة ، الفرنسى في مثل كلمة ga, go, gu قلغة الإسبانية تارة أخرى ، وهو اختلاف الإسبانية تارة أخرى ، وهو اختلاف إلى اللغة العربية من لغات أحرى، وبين أصواتها حرف G في صورته الأخيرة المحدة ، وأصبح في العربية جها مثل كلمات هذه ، وأصبح في العربية جها مثل كلمات مهذه ، وأصبحت جليقية ، و Galicia أصورته العربية يعادل مقابله G في صورته العربية يعادل مقابله G اللاتبني ، عندما تتلوه الحركات مقابله G اللاتبني ، عندما تتلوه الحركات

وبعد ذلك لوحظ أنه في نطاق البلد الواحد الذي يتحدث العربية عنلف نطق الحيم من منطقه إلى أخرى فبعض المناطق تنطقها شديدة ، مثل ga, go, gu ، وبعضها الآخر ينطقها معطشة ، مثل حرف G في الكلمة الإيطالية giorno . ويقول المستشرق الإيطالي نلاينو إن سكان القاهرة وما حولها ، وبعض سكان الإسكندرية

والفيوم ، ينطقون الحيم شديدة ، على حين أن بقية سكان مصر ينطقونها معطشة مثل حرف ل في اللغة الفرنسية (۱) وليس من المستغرب إذن أن بعض الكلمات العربية.] في إسبانيا في العصور الوسطى ، والتي تحتوى على حرف الحيم ، انتقلت هذه إلى اللغة الرومانثية الإسبانية جيا غير معطشة، وأصبح يمثلها حرف جيا غير معطشة، وأصبح يمثلها حرف مثل : جلبانة a, g, u وجلاوف وجلنجة مثل : جلبانة galbana ، وجروف garufo ، وجروف

هذه الظاهرة إذن عادية في الانتقال الكتابي.

و فيما يتصل بزيادة حرف R بين حرف و segerel ، ين حرف لا لتصبيح الكلمة عند انتقال فإن مثل هذه الظاهرة شائع عند انتقال الألفاظ العربية إلى اللغة القشتالية كما في: حبل طارق Gibraltar ومثلها ألفاظ لتسته للمناه ومثلها ألفاظ وكلمات أخرى .

نملك الآن كل البر اهمن البنائية و الصوتية التي يمكن أن تهدينا إلى الأصل الذي اشتقت منه الكلمة التي ننطقها segrel ، وبقية صورها في اللغات الرومانئية الأخرى ، وهي : seglier و segrier و segrier

<sup>(5)</sup> C.A. Nallino, L'arabo parlato in Egitto, pag. 2.

مشتقة على التأكيد من الأصل نفسه ، و فيا يتصل بالكلمة segrel البرو فنسالية يمكن أن نقول إنها لم تؤخذ مباشرة من «زجال» الحليقية ، ولا من الاسم العربي «زجال» وإنما من المصدر نفسه «زجل» واشتقت منه على النحو التالى ، طبقا لقواعد النحو البرو فنسالى : ségel - ier ، وفيها البرو فنسالى : ségel - ier ، وفيها ضاعت الثانية ، فأصبحت seglier ، وفيها في حال فنحن دائما ، في نهاية المطاف نصل إلى الأصل الأندلسي ، و ننتهي بالكلمة نصل إلى الأصل الأندلسي ، و ننتهي بالكلمة عند أصولها العربية .

بقى أن نشير إلى أن دخول هذه الكلمة في اللغات الرومانثية يحمل معنى كبيرا فهو يؤكد حجم التأثير الذي مارسته الأغانى الأندلسية على الأغانى في أوربا ، وبالتالى في الموسيقا نفسها ، وفي شكل الشعر نفسه ، وجاء في صورة الزجل الأندلسي وهو أمر تأكد لنا تاريخيا عبر طرق أخرى.

إن الزجال segrel مغن شعبى من طبقة ثانوية إلى حدما، وهو يدفع إلى خاطرنا بطراز آخر من الشعراء، كان شائعاً في أوربا، واحتل مكانة أسمى من الزجال، وهو :

: Trovador پ التروبادور

هل من الممكن أن تكون كلمة

تروبادور Trovador ذات أصل عربی ؟ ولم لا ؟. لقد أصبح الآن واضحاً ، و ثابتاً، أن أغانى شعراء البروبادور الأولىن كانت تقليداً بينا للأزجال الغنائية الأندلسية. وسوف تصيبنا الدهشة، وتستولى علينا الغرابة، حين يتبين لنا أننا أخذنامن اللغة الحربية اللقب الذي نطلقه على مؤلفي هذه الأغاني ومنشلها. والبحث عن أصل الكلمة، إذا جمعنا المادة التي ندوك بوضوح أنها تحمل تياراً ظاهراً من التأثير ، ورتبناها ، سوف مهدینا إلی الحق ، ويعصمنا من التيه ، وبجنينا الشذوذ ، ويصبح عملنا دليلا على الفطنة العلمية ، لأن الحطأ بجيء حبن يصبح الأمر مغامرة ، تمضى معها إلى الغاية دون تحديد الوجهة أو المنهج ، أو نندفع في اتجاهات مفتعلة، نحاول اكتشاف السراب الحادع الذي تقودنا إليه الظواهر السطحية للصوتيات و حدها .

من بين الدراسات التي قام بها العلماء المتخصصون في الدراسات الرومانية ، كان الاتجاه الأكثر جدية فيما توصلوا إليه عن أصل كلمة trovador يحمل الغموض نفسه الذي التقينا به و نحن ندرس أصل كلمة segrel ، إذ لحئوا إلى لفظ لاتيني تشبه أصواته أصواته أصوات اللفظ الذي معنا

<sup>(</sup>۱) لمعرفة دور هؤلاء الشعراء وحقيقتهم تفصيلا، يمكن العودة إلى كتابنا : ملحمة السيد، الفصل الخاص بالشاعر الحوال ، الطبعة الثالئة ، دار المعارف ، القاهرة ١٩٨٣ (المترجم)

ولكنهما بعيدان معنى للغاية ، والصلة بينهما الموسيقا، وفي القرن العاشر الميلادي استخدم الحوارزمي كلمة « مطرب » مرادفة لمعنى مؤلف أغان، أي في معنى trovador أو trovador ، وأن أطرب تعنى : عزف الموسيقا أو غنى .

والطرب مصدر طرب يعنى الغناء، وهذه الكلمة التى ضبط حرفها الأول، وهو الطاء ، بالفتح كانت تنطق واقعاً فى القشتالية بالضم ، بتأثير هذا الحرف الساكن الأول ، لأنه صوت إطباق مفتوح تلته الراء ، فأصبحت طرحن ، وحتى بدون صوت الإطباق ، ودون حرف الراء ، فأصبحت الإطباق ، ودون حرف الراء ، فان الضمة ، قد تخلف الفتحة ه فى فان الضمة ، قد تخلف الفتحة ه فى الكلمات العربية التى أخذت طريقها إلى اللغة القشتالية ، مثل حق أصبحت طريقها إلى والخفيفة أصبحت aljofifa ، وطبق أصبحت عليمان ،

وما يحدث من ضم نتيجة تجاور الراء يمكن أن نجد له مثلا في الكلمات العربية التالية: فلفظ صحراء أصبح في البرتفالية Safora (١) ، وفي الألفاظ العربية التي دخلت القشتالية كلمة شراب أصبحت عاضرة وبتأثير الضاد أحياناً فأصبحت محاضرة

adobe ، وأدّب أصبحت mahadora وغيرها .

وعامية آهل الأندلس ، ولهجات المغرب، في مثل الكلمات التي أشرنا إليها ينبر فيها المقطع الأخير ، وكلمة طرب أصبحت – على نحو ما أشرنا – torob ، ومع فقد الحركة الأولى غير المنبررة تصبح طرب طرب و trob ، وتعنى غناء .

ومن السهل أن نلحظ أن لفظ ومن السهل أن نلحظ أن لفظ معن (٢) trov (ador), ععنى مغن ، ومراًلف أغان ، قد اشتقت من كلمة (٥) trob أو (a) بعنى غناء وأغنية، وهو أمر ترتضيه القواعد الصرتية ، وتؤكده مماني الكلمات ، وترجمه الألمان على نحو أكثر دقة بكلمة Minne Singer

trobo ألفاظ وأين ظهرت ألفاظ trobo trovador و trovador و trovador و trovador في اللغات الرومانثية ؟.

ايس بوسعى أن أحدد هذا ، ولكنى لا أستبعد أن تكون ظهرت في الرومانثية التي كانت تتكلم في الأندلس الإسلامي ، ففيها توجد صفات تنتهي مجروف air ، لا في الكلمات المشتقة من أصول لاتينية

<sup>(</sup>١)كان حرف F ينطق هاء فى لهجات شبة جزيرة إيبيريا الرومانثية على امتداد العصر الوسيط.

<sup>(</sup>۲) حرف B و V في اللغة الأسبانية متساويان صوتا.

فحسب، وإنما في الكلمات التي انتقلت إلها من العربية أيضاً ، فلفظ فرانHornair مأخوذة من فرن Homo وسباط Zapatair عمى صانع الأحذية مأخرذة Chauabair وجواب Zapato من جواب ، معنی سفیه عند ر د السؤال ، و Chormair معنی مخطیء من لفظ جار م العربية ، وفندقى fondacair من فندق fonda ، وغيرها كثير . ومن شم يمكن القول أن لفظ trovair تشكل في الأندلس نفسه ، وحتى لفظ trovador أخد صورته هذه هنا ، لأن النهاية dor كانت شائعة في رومانثية الأندلس ، وحتى استخدمت في الألفاظ الرومانية التي انتقلت إلى العربية ، وقد أورد ابن سعيد فى كتابه المغرب فى حلى المغرب اسم زجال من بلنسية ، وجمع له بين لقبين : العربي و ترجمته الرومانثية، وهي تنتهي بالأحرف dor ، وهو: أبرزيد الحداد البكازور (١٦) ، فهذه الكلمة الأخرة لفظ روماني صورته batedor ، وقد أورد ك ابن سعيد المغربي زجلا في كتابه «المغرب في حلى المغرب ، ج ٢ ص ٢٤١ ، كما أن

اللقب الذي أطلقه الأندلسيون على لذريق دى بيبار Rodrigo de Vivar هو السيد القنبيطور El Cid Cambeador السيد القنبيطور وهو لفظ لا أشك في أنه ينتمي إلى عامية أهل الأندلس، بمعنى الملك، أو السيد، الذي لبس له موطن ثابت، وإنما بمضي من واد Campo إلى آخر (٢).

وكان في بلنسية الإسلامية شخصيات تحسل ألقاباً أخذت من السيد القنبيطور مثل: ابن السيد بونه Bono ، وهذه الكاهة الأخيرة في صورتها الرومانية. وتعنى الأخيرة في صورتها الرومانية. وتعنى «الصالح»

ولم يبق من هذه الرومانثية العامية الأندلسية نصوص يمكن أن نعتمد عليها الأندلسية نصوص يمكن أن نعتمد عليها إلا مانقع عليه من إشارات عابرة ،وكامات متناثرة ، يشير إليها المؤلفون العرب عرضاً، ومن ثم لا يمكن القول بأننا نملك وثائق حاسمة تهدينا يقيناً إلى أصول هذه الكلمات: عاسمة تهدينا يقيناً إلى أصول هذه الكلمات: الشائ قائماً حول المكان الذي أخذت فيه الشائ قائماً حول المكان الذي أخذت فيه شكلها النهائي ، هل هو الأندلس أم شكلها النهائي ، هل هو الأندلس أم قشتالة ، أم البرتغال ، أم بروفانس ، أم

<sup>(</sup>۱) هكذا أوردها أستاذنا الدكتورشوق ضيف، وفى ضوء صورة اللقب الرومانثية أعتقد أن فى الأمر تصحبفا وأن صحة اللقب البتادور (المترجم)

ر، سلحه السيد، دراسة مقارنة (۲) درسنا هذه الشخصية ولقبها، وترجمنا الملحمة الحاصة بها في كتابنا : ملحمة السيد، دراسة مقارنة دار المعارف ، الطبعة الثالثة ، القاهرة ۱۹۸۳م. (المترجم)

<sup>(</sup>٣) أورد الكاتب هذه الفقرة في الهامش، وأثرت أنّ أضمها في النص، كما أنه جردها من ذكر الأساء العربية وأتيت بها تكلة للفائدة. (المترجم).

فى مكان آخر نجهاه ، ولكن مهما يكن البلد الذى ظهرت هذه الكلمة فى لهجته الرومانية ، فليس ثمة شك فى أن trob الرومانية ، فليس ثمة شك فى أن trova ( trobo أو trova ) بمعنى غناء أو طرب ، و trovair و trovador معنى مغن أو مطرب قد اشتقت من لفظة طرب العربية .

وهذا الأصل العربي ، شأنه في ذلك شأن زجال أصل segrel ، له صلة معنى وثيقة بالكلمة الرومانثية ، وبينهما قرابة صوتية واضحة ، وبمكن القول إنهما شقيقان من الأسرة نفسها ، ومصدرهما واحد ، وكلاهما تؤكد الأخرى .

# : Traste پيد دستان

ما أكثر أسماء الآلات الموسيقية التي انتقلت من العربية إلى الرومانئية ، وبخاصة أسماء الآلات ذات الأوتار ، مثل العود أسماء الآلات ذات الأوتار ، مثل العود Laúd ، وغيرها ، وغيرها ، فليس غريباً إذن أن تكون كلمة traste فليس غريباً إذن أن تكون كلمة غبل ذات أصل عربي ، ولم يبحث أحد من قبل عن أصلها فيما أعلم .

ما الدستان ؟ إنها النتوءات التي توضع في سارية الآلات الموسيقية ذات الأوتار ، لضبط الإيقاع المتفاوت الطبقات . ونحن نطلق عليها اسم traste ، والعرب يسمونها دستان ، واللفظان traste و dastén و لمما المعنى نفسه .

هل ممكن صوتياً تفسير الصلة بينهما ، وأن الأولى ليست إلا الثانية ؟ . ذلك ما سأحاوله .

في المقام الأول نلتني بتغيير النبر ، فلفظ dasten أصبح dasten ) وهو أمر شائع في عامية أهل الأندلس ، مثل mita أصبحت mita ، وكلمة حافظ hafid أصبحت hafid ، أصبحت hafid ، وغيرها كثير ، و بخاصة في الكلمات المتشامة المقاطع ، والتي تنهيي بحرف n ، فهم يقولون Abderrame بدلا من فهم يقولون Abderraman بدلا من وسقوط النون الأخيرة .

وإذا سرنا في طريقنا هذا فسوف ننطق dasten في صورة daste ، وإبدال الدال العربية تاء ليس ظاهرة نادرة في اللهجة الرومانثية ، وإنما يعترضنا في أحايين كثيرة ، مثلا « دار الصناعة » أصبحت atarazana وزبادة أصبحت almuerta ، والمورد أصبحت amuteba ، وغيرها . وفي ضوء هذا التغيير أخذت كلمة daste ، ونلتقي بها على هذا وفي ضورة في الرومانثية الإيطالية بها على هذا النحو في الرومانثية الإيطالية نفسه .

أما حرف R الزائد فهو إضافة طارئة، ومتوقعة ، في القشتالية والبرتغالية ، و هذه الأخيرة أعتقد أن الكلمة تستخدم في صورتها ، مع حرف R وبدونه .

فكلمة traste مشتقة إذن من كلمة دستان التي عرضت لها ، والصلة الاشتقاقية والمعنوية ، والتفسير الصوتى ، يبرران هذا التفسير ، وبجعلانه مشروعاً .

#### : Zaraband نند Zaraband پ

يفترض العلماء للكلمة الإسبانية أصلين اشتقت منهما: سرايند Sarayand بعنى غناء أو مغنى ، أو سربند serbend .وفيا يتصل باللفظ الأول عكن القول أن التشابه بينهما في المعنى بعيد ، ولا يمكن تفسير الصلة الصوتية على نحو عادى أو فطن . وبينما يقدم اللفظ الثاني للوهلة الأولى عددا وبينما يقدم اللفظ الثاني للوهلة الأولى عددا من المشابهات الصوتية ، فان المعنى فيهما من المشابهات الصوتية ، فان المعنى فيهما بالكسر ، أو سربند saraband بالفتح تعنى طبقاً للمعاجم الفارسية : عصابة ، أو منديل ، مما تلف به السيدات رءوسهن (١) .

أما كلمة zarbanda الإسبانية فهناها في رأى كل علماء الموسيقا الذين اهتموا بمتابعة هذا اللفظ: لون من الرقص كان في

إسبانيا ، ومنها عبر إلى بقية بلاد أوربا ويصفها بعضهم بأنها رقص وقور جاد يتم بمصاحبة الموسيقا ، ويراه آخرون رقصا مثيرا وفاجرا.

هل يوجد لفظ عربي يعتمد على أسس عقلية ، ممكن أن يفسر ألنا أصل كلمة zarabanda

نعم ، يرجد نص لإخوان الصفا، وهي جهاعة إسلامية تعود إلى القرن العاشر الميلادى، إشارة إلى أنواع الموسيقا التي تعزف فى المآدب والحفلات والمهرجانات وغيرها، وبعد أن عدد أنواعها ذكر: «وجاء وقت الرقص والدست بند dastaband».

ما الدست بند dastaband ؟ طبقاً لكل من فريتاج Freytag ولين Lane في معجميهما العربيين ، هو صوت فارسي يتكون من دست dasta بمعنى صلة ، وبند band بمعنى لعبة أو تسلية ، وفيها يرقص الأفراد في شكل حلقة ، وقد أمسكوا بعضهم بأيدى بعض ، ويبدو أنها كانت عادة متبعة في حفلات فارس القومية .

فلفظ Dastaband و Dastaband و يعنى الرقص ، أى أن ثمة صلة قوية بين يعنى الرقص ، أى أن ثمة صلة قوية بين معناهما، فهل عكن القول بأن الثانية تطور صوتى للأولى؟ ذلك ما سنحاول الإجابة عنه.

<sup>(</sup>١) رغم أنّ الكلمة فارسية ، فإن الباحث رآها تأثير ا عربيا، لأنها دخلت العربية أولا ، ثم هاجرت إلى الأندلس ومنها إلى أوروبا ، (المترجم)

المقام الأول نلحفا أن حرفى الكانت تنطق فى الأندلس بما يساوى حرف لا فكلمة معنى قصر أصبحت فكلمة معنى قصر أصبحت المتنية بمعنى قصر أصبحت المسلمون فى إسبانيا ينطقون كثيرا من المسلمون فى إسبانيا ينطقون كثيرا من الألفاظ ، فمثلا Ecija أصبحت أستجه الألفاظ ، فمثلا Basti أصبحت بسطة Basti أصبحت بسطة Castulone أصبحت قسطلون و Carragousta أصبحت سرقسطة Zaragoza أصبحت سرقسطة Mozarabe عمنى مستعرب وغيرها .

وفى ضوء هذا الواقع عكن القول أن daztaband تنطق databand كامة محدث فيها تقديم وتأخير على نحو أماحدث في كلمات albabaca وأصلها الحبق ما حدث في كلمات barato أصلها الحبق ومكذا . و chorala أصلها وهكذا .

كذلك فان حرف ف ، وهو صوت احتكاكى قد يبدل فى الإسبانية ت ولهذا وهو صوت احتكاكى أيضاً ، ولهذا تنطق بعض اللهجات الإسبانية ، كما فى مرسية مثلا ، كلمات «ميدالية andalla » على النحو و « لحن موسيتى seguitilla ، meralla » على النحو التالى : seguitilla , meralla وغيرهاكثير . وفى هذه الحالة الحاصة بمكن أن يؤثر

القياس على الكلمات الأخرى ذات الأصل العربي ، مثل : zaragata بمعنى سراويل مشاجرة ، و zaragitelles بمعنى سراويل وغيرها . ولهذا تنطق الكلمة التي معنا و zarabanda . ولهذا تنطق الكلمة التي معنا و zarabanda .

ولو أن الطريق إلى تفسير أصل هذه الكلمة الرومانةية واشتقاقها من الأصل الفارسي كان طويلا جداً ، ولكنه يحمل معه المزيد من الثقة والاطمئنان ، حيث يلتقى التشابه بين اللفظين صوتا ومعنى .

# : Cornamuza أو Cornamuza

وهى كلمة مؤلفة من عنصرين: muza و muza ، والأول من أصل لاتيني على التأكيد ، وأصبح يطلق على الآلات المرسيقية في كل اللغات الرومانثية ، أما الثاني ، وهو muza ، فلا أعرف من تعرض لتفسيره مطلقاً .

من أين جاءت هذه الكامة : musa أو musa وأحياناً تنطق musa ؟.
في مفاتيح العلوم للخوارزمي ، ص ٣٧، يقول : المشتق mustac آلة موسيقية صينية ، تتكون من عدة مزامير ، أو مواسير ، موصولة ، و تسمى في اللغة الفارسية بيش مشته bisa musta . أي أنه و جد في الصين قبل القرن العاشر الميلادي آلة موسيقية ، قبل القرن العاشر الميلادي آلة موسيقية ، عكن أن نفهم من الوصف المختصر الذي تقله لنامؤلف عربي أنها من فصيلة علاياً الكرياً الموافق المناهؤلف عربي أنها من فصيلة المحتصر الذي القله لنامؤلف عربي أنها من فصيلة المحتصر الذي العاشر الميلادي آلة موسيقية ،

<sup>(</sup>١) آلة موسيقية شائعة في جليقية ، شال غربي إسبانيا (المترجم)

تشبه La cornamusa ، وفي الفارسية الصينية مشتك mustac ، وفي الفارسية سيدة في الما bisa في لاحقة لوضع في اللغة الفارسية قبل كثير من الكلمات لتعطى معنى طيب ، أو حسن ، أو محمود .

و musta هذه ، عربية و فارسية بجب أن تنطق فى بعض اللهجات العربية ، و خاصة عامية أهل الأندلس muza أو musa ، على نحو ما رأينا من قبل ، حيث يصبح الحرفان كل كثير من الألفاظ ما يساوى حرف Z طبقاً للهجة التى تنطق فيها ، و musta و musta و شير صوتى و مسيط ، ذكر ناه فها سلف .

وهذا التوافق في المعنى اله قيمة تاريخية أيضاً ، لأنه يخبرنا أن آلة موسيقية من نوع المعنى الموسيقية من نوع المهليقية كانت تستخدم من قديم جدا في القارة الأسيوية ، وفي الصين بالذات ، ومنها عن طريق الفرس ثم العرب ، جاءنا السمها ، وربما الآلة نفسها أيضاً .

لقد دخلت أوربا خلال العصر الوسيط ألفاظ عربية ذات دلالة بالغة ، على نحو ما أشرنا ، ومن ثم لابجرز أن يدهشنا دخول تقنيات فن الشعر ، والموسيقا ، والأغانى العربية . وأظن أنه توجد أسهاء تقنية للموسيقا الأوربية الوسيطة ليست إلا ترجمة موغلة

فى العامية ، للتقنيات المثقفة الهن الموسيقا العربي (١) . ويعرف العالماء جبيداً أن مترجبي الكتب العربية فى العصور الوسطى لم يكونوا دائماً على معرفة جيدة وواعية بتقنية العارم والفنون فى الكتب التي يتعاملون معها ، واعتادوا أن يضفوا على الألفاظ التقنية الحاصة واعتادوا أن يضفوا على الألفاظ التقنية الحاصة معانى عادية مما تستخدمه العامة فى لهجائها.

motetus أو motete أو motetus أو

وهی کلمة حاولت أن أبحث عن أصابها الغوی ، ووجدت بعضهم یشتقها من الافظ الفرنسی mot وهو استنتاج مبتذل ، و آخرون یشتقونها من الافظ اللاتینی motus و هذا هی الحق فی رأیی ، و اکمن .

إن الهظ Motus هو ترجمة عامية لكلمة «حركة » العربية ، وفى معجم بدرو القاعة ، وهو أول معجم بدرو العربية وهو أول معجم ألف يتناول العربية والإسبانية ، في آخر القرن الجامس عشر الميلادي ، نجد أن كلمة «حركة » قد ترجمت إلى اللفظين التاليس: movimiento و motus .

و هذا الفهم لكلمة motus هو العادى و العامي كما قلمنا، و ليس له أية صلة بالتقنية الموسيقية، و لكن «مفاتيح العلوم» للخوار زمى

<sup>(</sup>١) انظر :

Henry George Farmer: The arabian influence en musical theory, London 1925.

«يفسر حرك معاً» بأنه يعزف على عودين معاً ، ويفسر دوزى فى ملحقه للمعاجم العربية الفعل ويفسر دوزى فى ملحقه للمعاجم العربية الفعل مستخدماً المضراب بقوة ، وفى وقت واحد . ونلتنى بالكلمه فى معنى مشابه ، فى نص للمورخ الأندلسي ابن حيان ، ونقله عنه المقرى فى « نفح الطيب » ، حيث يذكر من الأغانى « المحركات » فى مقابل « البسيط » من الأغانى « المحركات » فى مقابل « البسيط » ويعنى بها أغانى ذات أصوات محكمة ، أى متعددة النغم ، وهى التى تنتمى إليها موسيقا الكوربية ."

وهكذا يمكن أن نفسر أصل هذا الكلمة ومعناها، عن طريق عمل التقنية العربية، وبدون ذلك تصبح غير مفهومة. والشيء نفسه يمكن أن يقال عن الملفظ.

#### : Conductus په مجری

(لفظ تقنى في الموسيقا الأوربية الوسيطة)

ثمة لفظ تقنى فى الموسيقا العربية يسمى كاذا يعنى هذا اللفظ؟ Conductus المه عند من لا يعرف تقنيات الموسيقا يعنى عجرى أوقناة، أو غيرهما، ولكنه فى مصطايحات الموسيقا العربية يعنى «تنسيق النوبات فى إطار نغم الأغنية» وإذن فهما يشتركان فى أنهما

« تركيب متناسق متعدد النخم » ، وقد أطاق على مفهومهما فى أوربا اسماً لا تينياً ، هو ترجمة لمعناهما فى العامية العربية ، ويراد به مفهومهما فى مصطاح الموسيقا .

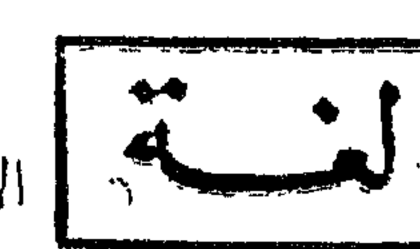
وفيا أرى نلتقى بالظاهرة نفسها فى كابات أخرى ، فلفظ rondő ترجمة لكلمة «نوبة» العربية ، بمعنى دورة تنم عند النغم ، كما أن كلمة مركز ترجمت إلى estribilo ، تصغير الأنداسية البيت الأول ، أو الأبيات الأولى ، فى الموشحة فى الموشحة ، وتتفق معه فى قافيته أقفال الموشحة فى الموشحة ، وتتفق معه فى قافيته أقفال الموشحة ويخاصة الخرجة من refran ، وهى القفل ويخاصة الخرجة من أى نهاية الموشحة ، وكلمة مركز فى العربية ، و محالمحات الموشحة ، وكلمة مركز فى العربية ، و محالمحات الموشحة . الشيء الذي يعتمد ، أو يرتكز ، أو يستند عليه .

فى ضوء ما سبق بمكن أن نكتشف تياراً هاماً، يتطلب در اسة جادة لا كتشافه، و الأمثلة التى قدمناها، وهى ذات معنى لمن يعنون بالدراسات الرومانثية ، تبين إلى أى مدى كانت الصاة بين العربية واللغات الرومانثية ، فيا تيصل بتقنيات الموسيقا وقواعدها ، وأتمنى عليهم أن يصروا على عدم الاستهانة مها .

الدكتور الطاهر أحمد مكى الأستاذ بكلية دار العلوم

# الطاعات المتالية المت والرسان المسال المسال المالي

# معهد البحوث والدراسات الأفريقية



الأفريقية يتكلم ماعد كبر

من سكان غرب أفريقية، ينتشرون في مساحة واسعة تمتد من جمهورية السودان شرقا إلى ساحل الحيط الأطلسي غربا، وكان من أهم أسباب انتشار هذه اللغة احتراف متكلمها حرفتي الرعى والتجارة، فهم في حركة ا دائمة بحثا عن المرعى ، أو تصريفاً لتجارتهم ، ومتكلمو الهوسا متدينون أ بطبيعتهم، وكثير منهم بخرج إلى مكة لأداء فريضة الحج ، فيستقر به المقام في طريق ذهابه أو عودته أو في مكة نفسها ونجد عسدداً كبيراً منهم في مكة ويعرفون باسم التكارنة، وفي جمهورية السودان ويعرفون باسم الفلاتا ، ومنهم أعداد قليلة في جنوب ليبيا والحزائر .

وقد كان لانتشار الإسلام في غرب أفريقية أثر كبير في اللغات المحلية لهذه المنطقة كالكانورى والفولانى والهوساء

الهوسا من أهم اللغــات ويتجلى هذا الأثر فى لغة الهوسا فى اقتراض كثير من الكلمات والعبارات العربية ، والكلمة العربية حبن تقترض ، لا تقترض كما هي ، فاللغات مختلف بعضها عن يعض من حيث التركيب البنيوى للكلمة. لذلك يحدث كثير من التغير في الكلمة المقترضة، وأهم هذا التغير هو الإبدال الصوتى حيث أن بعض الأصوات العربية يصعب نطقها أعلى المتكلم الهوساوى، لذلك نراه يستبدل إنهذه الأصوات الصعبة التي لم يألفها أصواتا ألفها في لغته، فهو يتخلص من الأصوات الى تخرج مما بين الأسنان! على النحو التالى (١):

/ ث / ح / س / آو / ت / / i / < / i / さ/ < /

اأو التخلص من بعض الأصوات الحلقية على النحو التالى: / A / < / - /

<sup>(</sup>١) العلامة > تدل على التحول.

/ s / < / を / / う / < / と / / 5 / < / を /

أو التخلص من صفة الإطباق على النحو التالي . النحو التالي .

/ ص / < / س / / ض / < / ل / . / ط . / > / ت / أو / تس /

وإلى جانب ذلك هناك بعض الإبدال ألم المسروط وهر يقع في بعض الكلمات التي تردفها الأصوات التالية:

اب ا > اف ا ام ا > ان ا اق ا > اك اأو اگر (١٥

و بعض الكلمات محذف منها الصرت الغريب على لغة الهوسا عند اقتراضها (٢) و تعاهل الكلمة المقتر ضة معاملة الكلمة الهوسرية الأصل من حيث الاشتقاق و الإلصاق (٢) و قد تكون الكلمة المقترضة اسما مجردا

من ال أو مقترنا بها فتدخل أداة التعريف ضمن بذية الكاحة (٤) وقاء تكون الكلحة المقترضة فعلا أو حرف (٥) أو صفة الكلحة المقترضة في المعترضة في المعترضة في المعتمل الكلهات العربية المقترضة في المعتمل الكلهات التي معناها الحقيقي والتي تستعمل في معناها الحقيقي إلى جانب تستعمل في معناها الحقيقي إلى جانب المعنى المحازى ، وما يطرأ على بعض المحنى المحازى ، وما يطرأ على بعض والانحطاط والرقي أو مجرد التحول في والانحطاط والرقي أو مجرد التحول في حدود ما جمعت من مادة لغوية ، وقد اعتمدت على المعجم الوسيط، الصادر عن مجمع اللغة العربية في تحديد معانى عن مجمع اللغة العربية في تحديد معانى عن مجمع اللغة العربية في تحديد معانى

كما تعتمد المادة العلمية لهذا البحث على ما اقتطعت من جمل هوساوية ترد فيها كلمات عربية ، أثناء قراءتى لكتب الأدب الهوساوى المذكورة في نهاية هذا البحث، وإذا كانت بهض الجمل تبدو مبتورة فذاك لحرصى على أن تكون

<sup>(</sup>١) لمزيد من التفاصيل أنظر الإبدال الصوتى في الكلمات العربية المقترضة في لغة الهوسا د/مصطلى حجارى السيد، مجلة مجمع اللغة العربية العدد ٢٤، القاهرة.

<sup>(</sup> ٢ ) انظر الحذف الصوتى في الكلمات العربية المقترضة في لغة الهوسا، الباحث، مجلة الدراسات الافريقية العدد السابع ١٩٧٨، القاهرة.

<sup>(</sup>٣) أنظر الإلصاق الصوتى في الكلمات العربية المقترضة في المة الهوسا ، الباحث. مجلة مجمع اللغة العدد ٤٤ القاهرة.

<sup>( ؛ )</sup> انظر أداة التعريف في الكلمات العربية المقترضة في لغة الهوسا ، الباحث ، مجلة الدراسات الافريقية العدد التامن ١٩٧٩ ، القاهرة .

<sup>(</sup>ه) انظر مصدر الاقتراض في الكلمات العربية المقترضة في لغة الهوسا، الباحث، مجلة مجمع اللغة العربية العدد ٢٤. القاهرة.

الحمل قصرة بقدر، الإمكان ما دامت تبرز دلالة الكلمة المقترضة وقد حاولت إدراد الاستعمالات المختلفة للكلمة المقترضة.

وتيسيرا على القارئ لحأت إلى وضع الفصلات بين وحدات الحملة انى يبدو فها اللبس في البركيب و ذكر بعض البراكيب فى هامش البحث والالتجاء إلى البرجمة الحرفية في الحالات التي محتمل فيها اللبس فى تركيب الحملة وعدم إمكان تحديد دلالة كل كلمه في الحمله. كما حاولت أن يكون عدد الكلمات في الحملة العربية ( الترجمة ) مساويا لعددها في الحملة الهوسوية.

أولا: كلمات تستعمل في مدلولها الحقيتي فقط:

: (1) Addu'a < sleal

يقال دعاء : والدعاء هو الاستعانة والرجاء، يقال دعا الله؛ أي رجا منه الحبر ، وتقترض الكامة في لغة الهوسا مقبرنة بأداة التعريف ( ال )

karbi, addu'arka. Allah الله تقبل دعاءك.

الناس انتهوا (من) الدعاء أو الناس

Jama'a sun gama addu'a.

فيقال:

آمروا الدعاء.

وتعامل الكلمة معاملة الاسم الهوساوي فيضاف إلها لاحقة المحمع oci(٢) بعد سخذف الحركة الأخيرة من الكلمة فتصير على هذه الصورة addu'o'i يقال:

Kakan namu, ma, ya manta da, addu'o'i. جدنا أيضاً نسى الأدعية.

وللتعبير عن الحادث الماضي يأتى قبلها الفعل المساعد yi ععنى فعل أو عمل مسبوقا بلاصقة الفعل الماضى جسب الفاعل ، وتكون الكلمة في موقع المفعول يه فيقال:

Waziri, ya yi, addu'a.

الوزير دما (الوزير عمل الدماء) Suka yi addu'a Allah ya ji kan (r) ubunsa. دعا له الله ليرحم أباه. ا ya yi, masa kyakkyawar(1) addu'a. دعاله دعاء طيباً (عمل له دعاء طيباً).

<sup>(</sup>١) ي / تنطق كالهمزة العربية .

<sup>(</sup> ٢ ) C تدل على أى صوت صامت و في حالة الجمع تمثل الصوت الصامت الأخير من الكلمة .

<sup>(</sup> ۳ ) K تنطق كالقاف العربية.

r/r الصفة في الهوسا قد تسبق الموصوف فتر تبط به بأداة الربط r/r إذا كان الموصوف مذكرا أو r/rإذا كان مؤنثًا ، أى منهيًا بالحركة / ١٤ / وقد تلى الموصوف فلا تحتاج إلى أداة ربط.

افترقوا على خير .

Allah, ya saka, maka, da, alheri.

جاز اك الله بالحير.

Allah, ya goma mu da alheri.

الله جمعنا على الحبر.

Nan take, aka yi masa alheri.

في الحال كوفي (في الحال، عمل له خبر).

: Alkali <

القاضى هو من يقضى بين الناس بحكم النشرع ، وتستعمل الكلمة فى معناها الحقيقى فى لغة الهوسا ، وتدخل أداة التعريف ضمن بثية الكلمة فيقال :

Alkali, ya tambayi, mai kudin nan.

القاضى سأل صاحب هذا المال.

Alkali, ya ga, ba shi da gaskiya.

القاضى رأى - أنه - ليس له حق.

ويضاف إليها لاصقة الحمم / ai / بعد حذف الحركة الأخبرة من الكامة فتصبر alkalai.

Sarkin (\*) fawa, ya sa su gaba har majalisar alkalai

: Abada < آباداً

أبدا ظرف زمان المستقبل يستعمل مع الإثبات والنفي ،ويدل على الاستمرار.

وتستعمل الكلمة فى لغة الهوسا، فى معناها الحقيقى مسبوقة بكلمة بمعنى معناها الحقيقى مسبوقة بكلمة har بمعنى حتى أو إلى ، فيقال:

Mai gaskiya kuma har abada bai taba. rabewa ba.(1)

الصادق لا يضل أبدا ( ذو الصدق ، أيضا ، حتى الأبد ، لا يضل ، ولو مرة واحدة ) .

In, ya yi dariya, ba zai<sup>(1)</sup> sake<sup>(1)</sup> komawa, mutum. ba, har abada.

إذا ضبحك لن يعود إنسانا مرة أخرى إلى الأبد . (إن عمل ضحكا ، لن يعود مرة أخرى إلى أخرى إلى أخرى إن الأبد . (المنا الله الأبد) .

الخير > Alheri

الخير اسم تفضيل (على غير قياس) والخير هو الحسن لذاته ، ولما يحققه من لذة أو نفع أو سعادة ،والخير هو المال الكثير الطيب . وتستعمل الكلمة في لغة الهوسا في معناها الحقيقي مع إدخال أداة التعريف ضمن بنية الكلمة فيقال :

Suka (1) rabo, da alheri.

<sup>(</sup>١) تأتى أداة النبي ba في أول الجملة وآخرها في حالة نني الماضي والمستقبل، وفي أول الجملة فقط في حالة المضارع.

zai (۲) یا zai لاصقة المستقبل و تتغیر حسب الفاعل.

suke (٣) بمعنى مرة أخرى وهي تقع دائما بين اللاصقة واسم الحدث.

suka (٤) علاصقة الماضي وتتغير حسب الفاعل.

<sup>(</sup> ه ) المضاف يسبق المضاف إليه ويرتبط به بأداة الربط n / في حالة المذكر و / r / في حالة المؤنث .

هذا الأمير – كما سمعت – يقال ، حيثًا و صل العدل ، و صل ( هو ) .

ويضاف إليها لاحقة المصدرية is بعد حذف الحركة الأخيرة من الكلمة للدلالة على حذف الحركة الأخيرة من الكلمة للدلالة على المصدر فتصبر adalei العدالة ، يقال :
Sun wi masa godiya, bisa ga, wannan, adalci, da ya yi.

شكروه ، على هذه العدالة التى أظهرها . Don Allah, Kome zaku yi, ku yi adalci. الله أى شيء تفعلوه، اعدلوا (اعملواالعدالة) .

# Al'ajabi < العجب

العجب روعة تأخذ الإنسان عند استعظام الشيء ، وتستعمل الكلمة في لغة الهوسا في معناها الحقيقي وتدخل أداة التعريف ضمن بنية الكلمة فيقال:

Masassaki, ya rike baki, ya ga al'ajabi.

النجار أمسك فمه - عندما - رأى العجب. ويسبقها الفعل المساعد yi للدلالة على الحدت الماضي فيقال:

Mutane, Suka yi al'ajabin yadda ya yi arziki. haka.

الناس تعجبوا (عملوا عجباً) كيف كون ثروة هكذا.

وتسبقها لاصقة المضارع حسب الفاعل للدلالة على الحاضر فيقال:

Suka kewaye ta, suna al'ajabi.

أحاطوها، يتعجبون.

رثيس القصاب جعلهم أمامه حبى مجلس القضاة.

ya roke su. gafara, alkalai, suka gafarta masa.

سألهم المغفرة ، القضاة غفروا له.

ويضاف إليها لاحقة المصدرية anei بعد حذف الحركة الأخيرة من الكلمة للدلالة على المصدر فيقال alkalanei بمعنى القضاء ويضاف إليها لاحقة النسب wa في حالة الحمع فتصير alkalawa للدلالة على داشية القاضى ، ويضاف إليها اللاصقة alkalawa بعد حذ ف الحركة الأخير قفتصير

للدلالة على اسم الحدت فيقال:

ya alkalta shi.

عينه قاضياً.

عدل < اعدل عدل

العدل هو الإنصاف أي إعطاء المرء ماله و أخذ ما عليه، وتستعمل الكلمة في معناها الحقيق في لغة الهوسا فيقال:

Ko da mutane, suka ga, adalin sarkinsu. na da, sai duk murna, ta cika, garin.

عندما الناس رأوا عدل أمير هم السابق، كل السرورملأ المدينة .

Sarkin nan-yadda na ji-ana fada,"duk inda, adali, ya kai, ya kai.

<sup>(</sup>١) / C / ينطق هذا الصوت كما ينطق الصوت الأول في كلمة Chair الإنجليزية .

ثانياً: كلمات تستعمل في مدلولها الحقيقي

و الحجازى :

: Ajali 💉 أجل

الأجل هو مدة الشيء ، والوقت الذي يحدد لانتهاء الشيء أو حلوله ، وغاية الوقت الخدد لانتهاء الشيء ، وتستعمل الكلمة في معناها المحدد للشيء ، وتستعمل الكلمة في معناها المحتيقي في لغة الهرسا فيقال لا أقبل التأجيل المحتيقي على لغة الهرسا فيقال لا أقبل التأجيل Ba na yarda ajali.

وتستعمل استعمالاً مجازياً للدلالة على المون فيقال:

Ciwon ajali, ya kama, wani mutum. مرض المون أصاب رجلا ما.

Ran nan, uban, ya kwanta Ciwon, ajali.
خات يوم ، الأب رقد في مرض الموت.

ويسبقها الفعل المساعد yi على الحدث الماضي فيقال:

Jamilatu, jiya, ta yi ajali.

جميلة ماتت أمس

Sai, a yi, mini. ajali, malam. بخب ، أن يؤجل لى (يا) سيدى .

zan biya, amma ,a yi mini ajali, watanni.

سأدفع الكن يؤجل لى أشهراً.

و تضاف إليها اللاحقة على الدلالة على المراكة على المراكة على المراكة الأخيرة فيقال: المراكة الأخيرة فيقال: An ajalta, mini, Kwana uku.

أجل لى ثلاثه ــ أشهر .

: Alla أو Allah حالاً

تستعمل الكلمة في معناها الحقيقي للدلالة على الخالق على الخالق على الخالق سبحانه و تعالى فيقال: Allah, ya ba, mu albarkacinku. الله مهنا بركتكم.

Allah, ya koma, da kai lafiya, amin. أعادك الله سالماً ، آمين (الله عاد بك سالماً آمين).

Don Allah, aske, mini, sauran, in huta da, azaba.

بالله قص لى الباقى لارتاح من العذاب.

وتستعمل استعالا مجازياً بتكرار الكلمة مسبوقة بلاحقة المضارع ، حسب الفاعل للدلالة على التمنى فيقال:

yana alla-alla, sarki, ya mutu, bai hailhu ba.

يتمنى أن بموت الأمهر ولم ينجب.

yana alla-alla bayin nan, su yi barci.
یتمنی ( أن ) ینام هؤلاء الحدم
(یتمنی هؤلاء الحدم – أن – یناموا)
الرزق > Arziki أو Arziki :

الرزق هو كل ما ينتفع به مما يؤكل و يلبس، و تستعمل الكلمة فى لغة الهوسا الستعمال الكلمة فى لغة الهوسا الستعمال حقيقياً فيقال:

Allah, ya bude, mana, Kofar arziki. الله يفتح لنا باب الرزق .

sa kama, kofar arzikin Dauda, a garin

<sup>(</sup>۱) wani أداة تنكير تسبق المفرد.

<sup>(</sup> ۲ ) التمييز يسبق العدد .

<sup>(</sup>٣) اسم الإشارة nan يلى المشار إايه.

أعطاه مالا كثير ا(عمل، له، اثنى عشر، من الرزق).

Sarki ya yi wa farke goma sha biyu na arziki.

الأمير قدم للتاجر مالا كثيراً.

وتسبقها كاسة rokon الملق السؤال أو الرجاء فيقال:

Ga abuyata, tana rokon arziki, ta zauna tare da kai.

ها صادیقی ، ترجو آن تقیم معلث . Suka durkusa, duk, gaba daya, suna rokonsa arziki, ya taimatke su.

ركعوا كلهم جميعاً ، يسألونه (أن) يساعادهم .

Ga shi yana roko ni arziki, yana sonka.

ها هو ، يرجوني - إنه - يريدك.

Ina rokonka arziki, ka bar ni.

أرجير (أن) تبركني .

و تأتى مسبوقة بعبارة ba girma ba arziki . حدوث الأمر بسهولة وبلا مشاكل . فيقال :

Zai tanka, masa, su yi rashin arziki, na hana su.

سبر د علیه ، و پتشاجرون آ، آهنعهم .

أخد يسلك مسلك داو د فى طلب الرزق، فى المدينة . (أمسك باب رزق داود فى المدينة).

وتستعمل استعمالا مجازياً بمعنى الثروة أو المال فيقال:

Arzikinsu, da abincinsu, duka, yana, wurin shanunsu.

ئروتهم و طعاه پهم کله یکون من أبقار هم.
Allah, ya sa, na sami, arzikin nan, da ke. gani.

شاء الله، (و) حصات (على) هذه الثروة التي ترى.

وتأتى مسبرقة بكلمة mai في حالة الإفراد و masu في حالة على الصفة فيقال :

Kafin shekara, guda, Sule ya zama, mai arziki.

قبل سنة واحدة ، سليمان صار ثريا . Wannan gari, yana cike, da masu arziki. هذه المدينة مملوة بالأثرياء .

ويسبقها الفعل المساعد yi للدلالة على الماضي فيقال: الماضي فيقال:

Mutane, suka yi al'ajabi, yadda ya yi arziki haka.

الناس تعجبوا، كيف كون ثروة هكذا.

و تسبقها العبارة « goma sha biyu » و تسبقها العبارة « العبارة فيقال : معنى اثنى عشر » للدلالة على الكثرة فيقال :

ya yi, masa, goma sha biyu na arziki.

wannan gari mai albarka.

هذه المدينة مثمرة أو خصية.

Tun zamanin da, haka, Masar take, kasa mai albarka.

منذ الزمن الماضي ، هكذا تكون مصر بلدة خصبة.

Noma, a can, yana da riba, amfaninsa, kuwa kullum mai albarka ne.

الزراعة هناك مربحة ، وحاصلاتها أيضاً دائماً وفيرة .

وتستعمل عمنى منتجات أو حاصلات فيقال:

Suna noma, suna kiwo, sabo da haka, suna samun albarkar kasa da albarkar dabbobi.

يزرعون ويرعون، لذلك بحصالون على -منتجات الأرض ومنتجات الحيوان.

و تستعمل فى البيع والشراء للدلالة على عدم الموافقة على السفر المذكور فيقال:

In, kana son, saye, sai, ka je, ka zaba,, yadda, kake zaben, akuya, a yi cinikin ana albarka, kana, ka kara, kaza, har, a sallama maka.

إن - كنت - تريد الشراء ، بجب -أن-تذهب ، تختار العنزة ، تساوم .

لا يوافق لك ، ثم تزيد كذا ، حتى يوافق لك .

Bamaguje, ya ce, "albarka" Anumu, ya ce, "na saya la 'ada, waje.

: Albarka البركة

البركة هي النماء والزيادة والسعادة ، وتستعمل الكلمة في مدلولها الحقيقي في لغة الهوسا فيقال:

ya tab a shi, za semu alkaika.

لمسة : لينال البركة .

yana neman, albarka.

يطلب البركة.

kowa, mai neman albarka, ya zo wajen jana'izar waliyyi.

كل طالب للبركة ، يأتى حيث جنازة الولى.

ويضاف إليها لاحقة المصدرية aci المدلاية المدلانة على المصدرية فيقال:

Allah, ya ba mu, albarkacinku.

الله بهبنا بركتكم .

Don albarkacin shaihimmu.

من أجمل بركة شيخنا .

ويسبقها الفعل المساعد yi لتكوين الحدت الماضي، فيقال:

Allah, ya yi, maka albarka.

الله دارك لك.

Allah, ya yi, wa yaron albarka.

يارك الله للصبي .

و يسبقها كلمة mai للدلالة على الصفة على الصفة على مثمر ، أو خصب أو و فير . فيقال :

<sup>.</sup> wa yaron (١) اللصبى ، الحار والمجرور يسبق الفعل .

استطعت ــ أن ــ أجد أثر المدينة.

Ba, gida, ko, daya, a wurin nan, sai, wadansu alamu, kawai, na bukkoki.

لا يوجد منزل واحد . في هذا المكان إلا بعض الآثار فقط للاكواخ . ويسبقها كلمة ji عمنى السماع أو ga بمعنى الرؤية مسبوقاً بلاصقة الزمن للدلالة على الإدراك فيقال .

Da, Musa ya ji, alamar bayi, sun barci, ya tasam ma wajen aku.

عندما أحس موسى ــ أن ـ الحدم ناموا، قصد مكان البيضاء.

Iliya ya ga alamar, ba su yarda da zancensa ba.

Da, na ga alamar, sun sha wuya na tambayesu. dalili.

وتسبقها كلمة nuna بمعنى الإظهار ، مسبوقة بلاصقة الزمن للدلالة على الإظهار فيقال.

ya nuna, alamar, yana kishinta.

أظهر - أنه - يضار علما.

Shaida < اشهاد

يقال شهد لقلان على فلان بكذا أى أى أى أدى ما عنده من الشهادة ، و أقر بما عليم ،

المجوجي قال « لا أوافق » أنونو قال « أشتريت و لا أدفع هبة » .و تضاف إلى كلمة اشتريت و لا أدفع هبة » .و تضاف إلى كلمة baki على فم للدلالة على ما يخرج • ن الفم من من وشايه أو كلام سيء فيقال .

Suka tarad da, fada ta cika, kowa na fadin albarkacin, bakinsa.

وجدو القصر امتلاً ــ بالناس ــ كل يقول ما لديه من كلام سيء .

#### : Alama < مُلامة -

العلامة هي ما ينصب في الطريق ايهتدى به أو للفصل بين أرضين، وتستعمل الكلمة في لغة الهوسا في معناها الحقيقي فيقال:

Lalle, haka nan ne, gama, mun ga, alama, a hangar.

إنه كذلك ، لأننا رأينا علامة على الطريق Na share, kasa. na zana wata alama. كنست الأرض ، لرسمت علامة ما .

و تلحق بها اللاحقة بعد حذف الحركة الأخيرة للدلالة على الحديث فيقال:

ya alamta, wannan, hannun.

علم هذه اليد.

: وتستعمل استعمال جمازياً بمعنى أثر فيقال Ba, hanya, ba, alamarta.

لا طریق ۔ و ۔ لا أثره

Na iya, samun alamar gari.

<sup>(</sup>۱) wata (۱) اداة تنكير للمؤنث.

<sup>(</sup> wadansu ( ۲ ) اداة تنكير للجمع بنوعيه .

Ta dawo gida, ta shaida wa ubanta dukan abin da, ya auku.

عادت (إلى) المنزل (و) قالت لأبيها كل ما حدث.

ya shaida, mimi, cewa, ya gama, shiru, gobe, zai tashi, da sassafe.

قال لى أنه أنه أنه الاستجداد ، غداً سير حلى في الصباح .

تستعمل ععنى سمع فيقال.

Da, makaho, ya shaida, muryar sarkin fawa, ya yi farat.

عندما سمع الأعمى صوت رئيس القصابين مب قائماً.

وتنقسم الكلمات التي تستعمل استعمالا عجازياً فقط من حيث الدلالة إلى خمسة أقسام.

ا ـ تعمم الدلالة.

٢ - تخصيص الدلالة.

٣ ــ انحطاط الدلالة.

ع - رقى الدلالة.

ه ستحول الدلالة.

١ - تعمم الدلالة:

هذه الظاهرة الدلالية من الظواهر نادرة الحدوث ، لذلك لم أجد لها بين يدى إلا أمثلة محدودة ، ويتمثل التعميم في إطلاق اسم نوع خاص من أنواع الحنس على الحنس كله كما هو الحال في الأمثلة التالية ،

وتستحمل الكلمة في معناها الحقيقي في لغة الهوسا فيقال:

Daga nan, aka shaida, ba ya karya.

لهذا شهد \_ بأنه \_ لا يكذب.

Malamin nan, hudu, suka shaida ya kwanta.

هؤلاء العلماء الأربعة شهدوا ــ بأنه ــتام.

Aka shaida, mu dahirai. ne.

شهد بأننا أطهار.

Matan garin kuwa suka shaida bisa ga fadin nan.

نساء المدينة أيضاً شهدوا على هذا القول.

Wata rana, ya yi shaidar zur, ga wani makwabcinsa.

ذات يوم شهد زور آعلى جاره.

و تستعمل الدلالة على اسم الفاعل و تجمع على shaidu :

kana da shaidu samari?

لديك شهود - أمها - الشاب؟

Wannan ita ce shaidar, shi ne babba daga dukan jarumai.

هذا هو الشاهد - على - أنه أكبر من كل الشجعان.

Shaidun nan, suka gaya, masa wasicin da. ya yi.

هؤلاء الشهود قالوا له الوصية التي عملها.

وتستعمل استعمالا مجازياً عمنى قال ، فيقال:

Da ya koma gida, ya shaida wa uwar yarinya.

- المناعاد - إلى - المنزل قال الأم الفتاة.

: Dabba < قرابة

الأصل فى كلمة دابة هو كل ما يدب على الأرض ، وقد غلب على ما يركب من الحيوان ، وتستعمل الكلمة فى لغة الهوسا للدلالة على أي حيوان فيقال.

Jemage, ya ce, shi ba dabba ba ne.

الخفاش قال \_ أنه \_ ليس حيواناً.

ويضاف إليها لاحقة الحمم oei بعد حذف الحركة الأخبرة من الكامة فيةال:

Zaki, shi ne, sarkin dabbobi.

الأسد هو ملك الحيوانات.

Ina iyar, jin maganar dabbobi, kuma, ina iya. mai da kaina,, dabba.

أستطيع جعل نفسي حيوناً.

: Dillali < リソッ

الدلال هو من بجمع بين البيعين ، ومن ينادى على السلعة لتباع بالممارسة ، وفى اللهجة العامية المصرية الدلال هو من يبيع الأقمشة وغيرها في محيط المعارف والحيران ويبدو أن الهوسا اقترضت الكلمة من العامية المصرية وأخذت تطلقها على أى بائع .

In, bai sami, kudi, ya yanka ba, sai ya zare turmi kan dillali.

إن لم يجد مالا يسرقه . يستحب ثوب التهاش من فوق رأس التاجر .

وتضاف إليها لاحقة الحمع ai بعد حذ ف الحركة الأخبرة من الكامة فتصير dillalai

Da, gari ya waye, sai ga dillalan doki sun zo karbar kudi

عندما طاع النهار ، إذ بباعة الحصان يأتون لأخد الثمن .

ويضاف إليها لاحقة المصدريه nci بعد حذف المقطع الأخير للدلالة على المصدر، فيقال.

ya ajiye rigunan da yake dillanci bisa teburin malam.

وضع القدهان التي يبيعها فوق مكتب المعلم.

Lahani < j上

يقال لحن في كلامه أي أخطأ في الإعراب وخالف وجه الصواب في النحو، وهذا عيب قاصر على الكلام. وقد استعمات الكامة في لغة الهوسا للدلالة على أي عيب أو ضرر، نقال.

Shi ma, yana da lahani a hannunsa.

<sup>(</sup>١) حذفت حركة – i – من لاحقة الجمع – ai – لوجود الرابطة – n – التي تربط بالمضاف إليه المضاف.

Na tsaya, na zama ma'abban dole.

وقفت و صرت مداحاً رغم أنني .

فتيلة < قليلة

الفتيلة هي ذبالة السراج ، وفي اللهجه العامية المصرية ، هي المصباح الصغير خافت الضوء ، وقد استعملت الكلمة في لغه الهوسا للدلالة على المصباح فيقال :

ya hangi, mutum da fitila.

رأى من بعيد سرجلا عصباح. sun kunna, fitila, suna kirgar, dukiya don goba salla.

أشعلوا المصباح – و جلسوا – يعدون المال لأن غداً العيد.

Sun haskaka wata irrin fitila mai haske da yawa.

أشعلوا نوعاً من المصابيح ذا ضوء شديد. وتجمع على fitilu فيقال:

Ga fitilu, masu haske, a kowace kusurwa.

ها المصابيح المضيئة في كل ركن.

# ٢ ـ تخصيص الدلالة:

تخصيص الدلالة هي أن يطاق الإسم العام على طائفة خاصه نوعاً تمثل نوعاخير تمثيل في نظر المتكلم ، و من أمثلة هذه الظاهرة في لغة الهوسا.

: Najasa <

نجس الشيء نجساً بمعنى قذر ، ويقال نجس الثوب أي لحقته القذارة. هو أيضاً لديه عيب في يديه.

Mun koyi, amfanin tsabta, mun kuma san, lahanin kazanta.

تعلمنا فائدة النظافة (و) عرفنا أيضاً ضرر القذارة.

Ita ba ta da wani lahani.

هي ليس فما أي عيب.

و تضاف إليها اللاحقة / ta / بعد حذف الحركة الأخبرة للدلالة على الحدث فيقال:

Tun da, ya lahanta shi haka...

طالما عامه هكذا ...

Jawabi < بواب

الجواب في اللهجة العامية المصرية هو الرسالة ، وقد اقترضت الكلمة في لغه الهوسا وصارت تطلق على الكلام مطلقاً . فيقال .

Sarki ya yi shakkar wannan jawabi. الأمر شك ـ في الكلام.

Mai kudin, ya mai da, jawabi, duka. صاحب المال كرر الكلام كله.

ya sake aikowa, a shaida, mata, jawabi daya. yake so.

بعث مرة أخرى ، ليقال لها يريد كلمة واحدة.

Tsaya. ina da jawabi da kai انتظر لدى كلام معلك.

: Ma'abban < مؤبن

المؤبن اسم فاعل من أبن ، وأبن المبت رثاه ، وأثنى عليه ، واستعملت الكلمة فى لغة الهوسا وأطلقت على المداح الذى يتسول بالمدائح فيقال.

حدو دها فى أو قاتها فى الشريعة ، و قد استعملت الكلمة فى لغة الهوسا فى حالة الحر للدلالة على الذكر.

فيقال:

Mun yi salati bisa ga fiyayyen talikai. صلينا على أفضل اللهاق.

ya dauki tasbaharsa ya shiga salati. أخذ مسبحته و بدأ ذكر الله

Da ganin haka, sai duk majalisa suka yi ta salati.

عند رؤیة ذلك ، كل المجلس ذكر الله كثيراً.

: Salla < صلی

يستعمل الفعل « صلى » فى لغة الهوسا للدلالة على الصلوات الحمس وصلاة العيدين ولارتباط العيدين بالصلاة أماب الكلمة بعض التخصيص وأصبحت تطلق على يوم العيد فيقال:

Sun kunna fitila suna kirgar dukiya don gobe salla.

اشعار االمصماح ــو جلسوا ــ يعدون المال لأن غداً العيد.

yau daya ga watan salla babba.

اليوم الأول من شهر العيد الكبير.

ya sayad da. wani jaki nasa don ya yi sha'anin salla.

باع حماره أمس . ليشترى حاجيات العيد.

: Hurumi < الحرم

«حرم» جمع «حرمة» وهو مالا محل انتهاكه من ظمة أو مال أو صحبة ، أو نحو

وتستعمل الكلمة في لغة الهوسا للدلالة على البراز فيقال:

Ka sani, najasar da aka yi, a salga, ta kan narke. ta zama ruwa ruwa.

تعلم - أن - البراز الذي ينزل في المرحاض يذوب عادة . ويصمر ماء .

In yaro zai yi najasa' ko bawali, kada a yi ko ina.

إن كان الصبى سيتبرز ، أو يتبول ، لا يفعل في أي مكان .

watakila wani mai ciwon atuni ya yi najasa.

ربما شخص مصاب بمرض الدوسنتاريا، تبرز في المرحاض.

القول > Alkawari

القول هو الكلام أو الرأى أو المعتقد ، وقد اقترضت لكلمة في لغة الهوسا للدلالة على الوعد فيقال:

ya ce, zamu tafi, tare, bisa ga alkawarin da ya yi mini

قال سندهب معاً ، بناء على الوعد الذي قطعه لى .

Ina so. ka yi mini alkawari. cewa in mun tafi zamu dawo tare.

أريد ــ أن ــ تعدني أنه إن ذهبنا سنعود معاً .

ya dauki alkawari, zai yi yaki.

اتخذعهداً (أنه) سيحارب.

ya aiko a gaya masa, yau alkawari ya cika.

بعث ليقال له ، اليوم حان موعد الوفاء بالعهد .

Salati < 5 كالم

الصالة عبادة مخصوصة مؤقتة تبين

: Safara < بسفر

السفر هو قطع المسافة ، و لما كانت حرفة التجارة تحتاج في كثير من الأحيان و خاصة في غرب أفريقيا إلى السفر . استعبرت الكلمة في غرب أفويقيا إلى السفر . استعبرت الكلمة في لغة الهوسا و صارت تطاق على التجارة و المتق منها اسم المكان masafarta و هو السوق البعيد فيقال .

Gida kuma na rigaya, na sayad da shi don safara.

والمنزل أيضاً سبق (أن) بهته من أجل التجارة.

ya sauka a wani babban gari, ana kiransa Gariye garin kuwa masafarta ne kwarai,

نزل فی مدینة كبیرة ، تسمی جریه ، والمدینة سوق كبیر أیضاً .

# ٣. ـ انحطاط الدلالة:

وكما يصيب بعض الدلالات التعميم أو التخصيص يصبها الانحطاط أو الضعف فنراها تفقد شيئاً من أثرها في الأذهان أو تفقد مكانتها بين الألفاظ التي تنال من المجتمع الاحترام والتقدير (١). وهذا الانحطاط نسبي على النحو التالى.

الله < Alla-alla

تستعمل الكامة في الخة الهوسا ، فردة للدلالة على الخالق سبحانه و تعالى ، – كما – سبق – و تكرر للدلالة على النمنى فيقال .

yana alla-alla, ya isa kasar, ko burinsa ya biya. ذلك . واستعمات الكلمة فى لغة الهوسا للدلالة على المقابر لما لها من حرمة ورهبة فى نفوس البشر . فيقال .

ya tashi ya yi ta yawo har, ya kai, hurumin mutanen gari.

قام وتجول كثيراً حتى وصل مقابر أهل المدينة.

ya tafi hurumi, ya duba wani sabon kabari, ya tone, ya dauko gawar, ya kawo gida.

ذهب \_ إلى \_ المقابر ، و بحث \_ عن \_ قبر جديد ، و حفره ، و أخذ الحثة و حملها \_ إلى \_ المنزل .

Aka kai hurumin da aka haka masa kabari, aka dauke shi, aka jefa ciki.

وصلوا – إلى المقابر التي حفر له – فيها – قبر ، وأخذوه ، وألتي فيه .

: Haddi < 노호

الحط هو السطر، وخط الكتابة ونحوها مما نخط، استعملت الكامة في لغة الهوسا. وصارت تطنق على التنجيم بالاستعانة بخطوط ترسم على الرمال، فيقال:

Na share k.asa, saika ce mai shirin haddi.

كنست الأرض كالمستعد التنجيم.

Ko da yake ni ban iya haddi ba, wannan Karya ce.

بالرغم من أنى لا أعرف التنجيم ، هذا كذب.

<sup>(</sup>١) دلالة الألفاظ، د. ابراهيم أنيس، ص ٢٥١، ١٩٦٣، القاهرة.

قيل لى أن الذنب سير تد على "؟ ذكر > Zakari :

الذكر خلاف الأنثى . وتستدل الكامة في الغة الهوسا الدلالة على العضو التناسلي التناسلي التناسلي الرجل . فيقال :

Wani dan abu kamar dan dabino, ya fito daga zakarinsa.

شيء صغير مثل التمرة الصغيرة ، خرج من ذكره .

: Nak.asa < نقصن

نقص أى قل . و نستعمل الكلمة فى لغة الهوسا للدلالة على النيب أو التشويه ، يقال ، عابونى .

sun nakasa ni.
ya ce ba ya dagawa, sai ya biya shi, kudin
jakinsa, tun da, ya nakasa shi haka.
زد ما د الن يقوم ، حتى يدنع اله ، عابه هكذا .

Da yake sun zama nakasassu, a yi musa unguwarsu dabam cikin birni.

طالما أنهم صاروا مشوهين ، يقام لهم حي مختلف في المدينة .

#### ٤ - رقى الدلالة:

وكما تنحط الدلالة فى بعض الكلمات ترقى في البعض الآخر ، كما نلاحظ في الأمثالة التالية .

: Alfarwa

الفروة هي الحلدة ذات الشعر ، وقد كان

يتمنى – أن – يصل المدينة ، لعل هدفه يتمحقق.

yana alla-alla, bayin nan su yi barci. يتمنى ــأن ــ ينام هؤلاء الحدم.

: Laifi < بين

العيب هو الوصمة ، وتستعمل الكلمة في لغة الهوسا للدلالة على الحريمة أو الذنب ، فيقال:

Sarki ya ajiye ni nan, in hukunta dukan wanda ya yi laifi.

الأمير جعلني هنا لأحكام كل من يرتكب ذنباً.

yana rokon malam gafara, in ya yi wani laifi.

يسأل المعلم المغفرة. إن إرتكب إثماً. Suka san, ba ni da laifi, cikin wannan al'amari

عرفوا – أنه – لا ذنب ل في هذا الأمر !. الحق > Alhaki :

الحق اسم من أسماء الله سبحانه و تعالى ، و تستعمل الكلمة في لغة الهوسا ، للدلالة على الحريمة أو الذنب فيقال :

Alhakin wadannan mutane da na yi rauni, suna bisa wuyanta.

ذنب هولاء الناس الذين جرحتهم ، في عنقها .

Zan tafi neman abin da zan rage alhakin nan da na dauka.

سأذهب للبحث عما يخفف هذا الذنب الذي ارتكبته.

An gaya mini alhakin zai koma kaina.

<sup>(</sup>١) صوت - n - في نهاية الكلمة يأتى لربط المضاف بالمضاف إليه.

وتستعمل الكلمة في الهوسا للدلالة على التغيير إلى الأحسن أى الإصلاح . فيقال :

Akawu ya girgiza kai, ya gyara taguwa.

هز" الكاتب رأسه ، (و) أصلح القلنسوة. Makera kuma suka shiga gyara makamai.

الحدادون أيضا أخذوا يصاحون الأسلحة

Bayan na zauna, kuma, na dan gyara gida, ina so in aika iyalina su zo.

بعد(أن) مكثت ، وأصلحت المنزل قليلاً أريد(أن) أبعث لأولادي ليأتوا .

#### : Hidima < قصلمة

يقال خدمة أى قام بحاجته ، والحدمة في اللهجة العامية المصرية هي العمل الذي يقوم به الأجير في المنزل ، وهي تعتبر من أحط الأعمال . وتستعمل الكلمة في لغة الهوسا للدلالة على أي عمل يقوم به أي إنسان ، فيقال :

yayin da kowa yana cikin hidimarsa, sai muka ji kuwwa daga waje.

عندما كان كل إنسان في عمله ، حيندند سمعنا صيحة من الخارج.

Suka yi mata hidimar haihuwar duka.

قاموا لها بكل مهمة الولادة.

Kowace safiya mutanen garin ba su da wata hidima, sai ta jana'izar.

كل صباح ، أهل المدينة ليس لهم عمل الاعمل الجنازة .

: Haraba < تحرابة

الخرابة هي موضع الخراب ، وفي حديث بناء مسجد المدينة « كان فبه نخل

العرب قديماً يتخذون خيامهم من الحلود والشعر ، ومن هذا افترضت الكلمة في لغة الهوسا و أطلقت على الخيمة . فيقال .

Duk wurin da zasu tafi, sai su je da alfarwa ta fatar dabbobi.

كل مكان يذهبون إليه ، يذهبون يخيمة من جلد الحيوانات.

Da tsakiyar lambun kuma akwai wata alfarwa.

فى وسط الحديقة أيضاً توجد خيمة.

# عورة > Aura أو Aura :

العورة هي الخلل والعيب في الشيء ه وعورة المرأة نفسها ، وتستعمل الكلمة في لغة الهوسا للدلالة على الزواج فيقال.

Ta isa fada. ta nemi ta da aure.

وصلت القصر ، وطلبها لازواج . Sabili da kudinsa ne, na fi son' yata ta aure shi.

من أجل ماله ، فضلت أن تتزوجه إبنتي .

ويضاف إليها اللاحقة ad da بعد حذف الحركة النهائية من الكلمة لإفادة التعدى فيقال:

ya sake aurad da ita, bayan ta yi idda.

زوسجها مرة أخرى ، بعد أن وفت العدة

ن Gyara < پند

يقال غير الشي أي بدل به غيره ، وقد يكون هذا التغيير أحسن أو أسوأ مما كان

وإلى جانب هذ الأمثلة تستعمل بعض الأعداد العربية في صورتها في الآحاد للدلالة على على الآلوف فيقال hamsa للدلالة على خسة آلاف Sitta للدلالة على ستة آلاف و sitta للدلالة على ألاف.

# ه - تحول الدلالة:

إنخذت إصطلاح نحول الداد لة للكلات العربية التي لم تصيبها أية ظاهرة من الظواهر الداد لية السابقة ، وذلك عندما يتعادل المعنيان ، ويشمل هذا التحول قسمين الأول هو التحول في الكلمة ، أي أن تتحول إلى كلمة معادلة لها ، والقسم الثاني هو التحول في الصيغة ، كأن تتحول صيغة الكلمة من الدلالة على الحمع إلى الدلالة على المفرد ، أو من الدلالة على الفعل إلى الدلالة على المفرد ، أو من الدلالة على الفعل إلى الدلالة على إسم الحدث (١) أو الإسم ، على النحو التالى .

# أولا: التحول في الكلمة:

عجمى < Ajami

أصل كلمة العجم هو الدلالة على خلاف العرب – والواحد عجمى – سواء نطق بالعربية أو لم ينطق بها و تستعمل في لغة الهوسا للدلالة على الحط العربية مقابل الحط اللاتيني .

: Majusi < جو سى

المحوس هو الكاهن عند الآيبروريين وقدامي الفرس ، والمحوسي هو الكاهن الذي وقب و مشركين ، و خر فأمر بالحرب فسويت ، و الحرابة العامية المصرية هي مكان البناء المنهار الذي تلقى فيه عادة الفضلات و تستعمل الكلمة في لغنه الهوسا للدلالة على المساحة الواسعة التي تقع أمام المسجد و تقام فيها الصلاة في يوم الحمعة ، فيقال :

In jumma'a ta yi, an cika masallacin, kan dauka 400 ko fi, ban da, haraba, da sararen waje.

إذا جاءت الحمعة، تمتلى المصلى التى تأخذ عادة • • ٤ أو يزيد عدا ، المساحة الواسعة أمام المسجد ، والفضاء الخارجي .

Akwai haraba mai fadi ana shiga ta kofofi hudu.

توجد مساحة واسعة (خرابة) يدخل (إلها) بواسطة أربعة أبواب.

: Riba < !>

الربا هي الفائدة المحرمة ، وتستعمل الكلمة في لغة الهوسا للدلالة على الربح والمكسب المشروع فيقال:

Ribar da zamu samu ga tasoshin nan' ba ta da iyaka.

الربح الذي سنحصل عليه من هذه الطاسات لا نهاية له.

Akwai sana'ar da ta fi ta riba.

توجد الصناعة التي تفوقها ريحا.

Noma a can yana da riba.

الزراعة هناك مريحة .

<sup>(</sup>۱) يتكون الفعل فى لغة الهوسا من جزئيين منفصليين ، الأول هو السابقة التى تدل على الزمن (ولكل زمن وشخص لاصقة معينه (والجزء الثانى هو الجذر وقد أطلقت عليه اسم الحدث ، تمييزا له عن المصدر الذى له صيغة معينة فى الهوسا.

وتستعمل للدلالة. على الأثر فيقال:

Can, suka farka, suka duba, sai suka ga ba ayari, ba dalilinsa.

بعد ذلك، إستيقظوا، وبحثوا فلم يروا القافلة (و) لا أثرها.

المختوا في التراب، لم يجدوا الخاتم ولا أثره. Suka lalabe cikin kura, ba zobe ba dalilinsa.

: Taga < äälb

الطاقة ما عطف وجعل كالقوس من الأبذية ، كما يلاحظ في بعض نوافذ المساجد ، والطاقة كلمة عامية تستعمل في ريف مصر للدلالة على مساحة مستطيلة غائرة في الحائط تستعمل لحنظ الأشياء ، وتكون على همئة النافذة ، وتستعمل الكامة في لفية الهرسا للدلالة على النافذة ، وتستعمل الكامة في لفية الهرسا للدلالة على النافذة فيقال :

To leko mu ta taga. نظرت إلينا من النافلة Aku ya duba ta taga, sai ya ga hadari ya taso.

البيغاء نظر من النافذة ، فرأى العاصدة

Dakin in babu taga kabari ne.

الحجرة إن لم يوجد نافا.ة (مها) تكون 'قهرا.

ويضاف إلها لاحقة الحمع oci بعد حذف الحركة الهائية فيقال:

Za'a bar wadansu 'yan tagogi inda zai rika hange.

سترك بعض النوافذااصغيرة، حيث ينظرهما.

: Sabili < سبيل

السديل هو الطريق ، وتستعمل الكلمة في لغة الهوسا متبوعة بكلمة da للدلالة على

يقوم على النار ، والذي يداشر أعمال السحر وتستعمل الكلمة في لغة الهوسا للدلالة على الكافر فيقال: هذا الرجل كافر.

Mutumin nan wani majusi ne.

: wahala < قله

الوحل هو الطين الرقيق الذي ترتطم فيه الذس والدواب ، وهذا عادة بسبب صعوبة السير فيه ، وتستعمل الكلمة في الهوسا للدلالة على الصعاب والمشاكل فيقال . مهما كانت الصعاب ، مهما كان الحطار لا تقطع الرجاء في الله .

kome wahala kome hatsari, kada ka yanka kauna ga Allah.

ها الخطر والصعاب ، ثم أتود خالي اليد.

Ga hadari da wahala, sa'an nan in koma hannun wost.

ويضاف إلها لاحقة التعدية ad da بعد عنه الكلمة فيقال حنف الحركة الأخرة من الكلمة فيقال الطما العمرة من الكلمة فيقال الطما العمرة الأخرة الماء العملة الماء العملة الماء الماء

إذا قلت لى الحقيقة ، لا تتعب القانون ، ولن أسجبك .

: Dalili حليل

الدليل هو المرشد. وتستعمل الكامة في الغة الهوسا الدلالة على السبب فيقال:

ya kira shi, ya tambaye shi dalili.

استدعاه ليسأله (عن) السبب

yona so yana kashe ni, amma ya rasa dalilin da zai bayar.

يريد (أن) يقتلني لكن أعجز والسبب الذي يذكره Ba su kula da tsabta ba, babu wani dalili sai jahilci.

لا مهتمون بالنظافة ، (و) لا يوجل سيب إلا الحهل.

حدث > Hardace أو أخبر واستعمل الفعل حدث ، تكلم أو أخبر واستعمل الفعل الماضي كأسم حدث يدل على حفظ الكلام يقال : ما أريد، هو أن تحفظوا ماعلمتكم. Abin da nake so, sai ku haddace abin da da na koya muku.

أجلس هنا ، أحفظ هذه القصة ثم قم. Zauna nan, ka hardace wannan labari, sa'an nan ka tashi.

ترى الآن، أكررها، حتى حفظتها كلها.

ka ga yanzu, ina maimaita ta, har na har-dace duka.

#### : Rattaba

يقال رتب الشيء أى أثبته وأقره أو جعله في مرتبته ، ويستعمل الفعل الماضي في لغة الهوسا كاسم حدث ، يدل على قول كل شيء عن الأمر فيقال:

Farke ya kwashe labarin biri da damisa, ya rattaba masa.

التاجر جمع أخبار القرد والنمرا، وقالها له. Ta rattaba mini yadda suka yi da ubanta. قالت لى كيف فعلوا مع أبها.

ya rattaba masa dui yadda sukayi da mai gidansa.

قال له کل ما فعلوه مع سیدة (صاحب بیته).

: Bazara < بلر

يقال «بذر الحب» أى ألقاه فى الأرض الزراعة ، ويقال بذر الأرض ؛ أى زرعها ، ويستعمل هذا الفعل فى لغة الهوسا للدلالة على الفصل الحار الذى يسبق سقوط المطر ، حيث يبدأ بذر الحب فى التربة ولشدة إرتباط هذا الفصل الحار بالأمطار وبذر الحبوب

السبب فيقال:

Suka zama kamar mahaukata, sabili da farin ciki.

صاروا كالمحانين ، بسبب السرور. ya koma dakinsa, ya yi kwance, sabili da zafin ranar, da ya dauko.

عاد حجرته ، ونام بسبب حرارة الشمس ، التي أصابته.

A wurin, suka yi niyyar kwanaki, da dama sabili da ciniki.

فى هذا المكان نووا قضاء أيام ، إن أمكن ، بسبب التجارة.

#### ثانيا ـ التحول في الصيغة:

المحول الفعل إلى إسم حدث، يسبقه لاصقة الزمن، كما يحدث بالنسبة لبعض الأفعال الماضية، وكما هو موضح في الأفعال الماضية، وكما هو موضح في الأمياة.

#### : Fallasa < سان

يقال فلس من الشيء أي خلامنهو تجرد، وفلس القاضي فلانا، أي حكم بافلاسه، وقد اقترضت الهوسا الفعل الماضي واستعملته كاسم حدث للدلالة على الفضيحة أو التشهير فيقال : إسلك عليك فحك ، لاتفضحني . لاتفضحني . Yi gama da bakinka, kada ka fallasa ni. إنه ماكو – الذي – يفضحك بين الناس . Makau ne, yake fallasarka a cikin talakawa.

ويضاف إليها اللاصقة ad da بعد حذف الحركة الأخيرة من الكلمة للدلالة على التعدى ، فيقال: أخذوا يبددون نصيبه . في سبعة أيام يستطيع صرفها كلها .

Suka shiga fallasad da rabonsa. Cikin kwana bakwai, yana iya fallasa da su duka. : Mala'ika < علائكة

ملائكة جمع ملاك ، وتستعمل الكلمة في لغة الهوسا للدلالة على المفرد وتجمع على المغرد وتجمع على المغرد وتجمع على ساعاً فيقال : بعث ملكا إلهم . ya aika mala'ika gare su.

هذا الملاك عاد في صفة الأحدب.

Mala'ikan nan, ya dawo, a cikin siffar mai kusumbi.

ملائكة بعثوا للآختىروا إيليا.

Mıla'iku ne, aka aiko su jarraba Iliya. هذه الحركة التي تسمعها ، ملائكة طيارون يرحبون بك.

Wannan motsin da kake ji, mala'iku ne masu tashi ke maka maraba.

: Asharari <

أشرار جمع شرير ، وتستعمل الكلمة في لغة الهوسا للدلالة على المفرد، فيقال:

Na nufe ka da karatu, ka ki, ka zama asharari tsakanin karya da gaskiya.

قصدت تعليمك ، رفضت ، وصرت مشريرا بين الكذب والصدق.

وتجمع على ashararai فيقال: هذا كلام الأشرار . لا ينبغى أن أتعامل مع الأشرار .

Wannan maganar ashararai ce. Bai kamata ba, in rika sha'anin da ashararai.

وخلاصة البحث أن الكلمة العربية المستعملة في لغة اله سا قد تستعمل إستعالا حقيقيا ومجازيا ،أو مجازيا فقط، وفي هذه الحالة الأخيرة قديصيبهاالتعميم أو التخصيص أو الانحطاط أو الرقى في الدلالة ، أو تتعادل مع الكلمة الأصلية في المستوى فيصيبها التحول من المحول فقط. وقد يكون هذا التحول من صيغة الفعل للدلالة على إسم الحدث ، أو من صيغة الحمع للدلالة على المفرد.

يطلق عليه كلمة bazara فيقال: النحل لا عليه العسل إلا في فصل الزراعة.

Kudan zuma, ba su titsari, sai da bazara. حان فصل الزراعة.

Bazara ta yi.

: Shagala حلفة

يقال شغل الدار أى سكنها ، وشغل فلانا عن الشيء أى لهاه و صرفه ، ويستعمل الفرح الفعل في لغة الهوسا للدلالة على الفرح فيقال : أقيم فرح كبير .

Aka yi babban shagali.

اليوم عندنا فرح.

yau muna da shagali.

و تجمع على Shagalgula فيقال أقيمت أفر احجميلة .

Aka yi shagalgula masu kyautarwa.

٢ - تحول الإسم الدال على الحمع في اللغة العربية إلى الدلالة على مفرده في لغة الموساكما هو موضح في الأمثلة.

: Jana'iza حنائز

جنائز جمع جنازة. وتستعمل صيغة الجمع فى لغة الهرسا للدلالة على المفردفيقال: تجمعوا وأقامرا الجنازة ، وتفرقوا.

Akı tıcı, ıkı yi jana'iza, aka watsu. جاء إلى جنازة صديقه.

ya zo wajen jana'izar abokinsa. إذا تركناه ، ليموت هنا ، لا أحد يحضر إلى جنازته .

Idan muka bar shi, ya mutu nan, sai ba w anda, ya taho wajen jana'izarsa.

# أهم مصادر المادة العلمية

A.H.M. Kirk Greene: Hausa Ba Dabo ba ne Ibadan, Oxford. Univ. Press, 1966.

Abraham: Dictionary of the Hausa Language University of London Press, 1973.

Ahmed, Umaru Balarabe: Bora da Mora, N.N.P.C. 1972.

Balewa, Abubakar Tafawa: Shaihu Umar, N.N.P.C. 1973.

Bamalli, Nuhu: Bala da Babiya, N.N.P.C. 1973.

Dembo, Umaru: Wasannin yara, N.N.P.C. 1973.

Gogge, Adamu: Dauda kano: Tabarmar kunya N.N.P.C., 1973.

lmam, Abubakar:

1. Magana Jari ce I, II, III N.N.P.C. 1973.

2 - Ruwan Bagaja, N.N.P.C. 1973.

Ingawa, Ahmedu: Iliya Dan Mai kaifi N.N.P.C. 1973.

Ka'oje, Abdullahi: Dare Daya, N.N.P.C. 1973.

Makarfi, Shu'aibu: Jatau nakyallu, N.N.P.C. 1970.

Rimmar, Ahmedu Ingawa: Zaman mutum dasana'arsa, N.N.P.C. 1970.

Tunau, Abubakar: Wasan marafa, N.N.P.C. 1973.

Wusasa, Tafida: Jiki magayi, N.N.P.C. 1973.

Walin katsina: Gandoki, N.N.P.C. 1973.

Yahaya, Ibrahim yaro: Daren sha biyu, N.N.P.C. 1971

Yusufu Yunusa: Hausa A Dunkule N.N.P.C. 1978.

- Karamin sani I, II N.N.P.C. 1973.
- Ka Kara Karutu, N.N.P.C. 1971.
- -- Ka yi ta Karatu, N.N.P.C,. 1973.
- Karin Magana, N.N.P.C., 1973.

N.N.P.C. = Northern Nigerian Publishing Company, Zaira, Nigeria,

# ر مروب الماران المارا

اتجاه لغوى محددث يضرورة دراسة اللغة

من خلال تمثيل المسرح الذي دارت عليه الأحداث اللغوية (٢٦).

والتحليل العلمي ينبخي ألا يتم بمعز لعن هذا إلى العامي المرابع المرابع

وتحتم الدقـة العلمية إدخال العناصر المختلفة في تحليل البناء اللغوى ان كانت ذات دخل فيه .. سواء كانت من عناصر اللغة أو من غيرها ...

وثما يجب أن يوضع فى الإعتبار عند دراسة البناء اللغوى وتحليله ، دراسة تلوين النطق ، وكيفية الأداء ، ذلك

<sup>(</sup>١) على الرغم من أن تلك القضية تعد من قضايا الدرس اللغوى المحدث إلا أنى أرى أنالسلف من علمائنادورا في إرساء دعائمها ؟ لذلك فسوف يكون تناولي لها من خلال المفهومين :

<sup>\*</sup> مفهوم المدرسة اللغوية الغربية الحديثة ؛ • ومفهوم المدرسة اللغوية العربية القديمة الحديثة : وسو ف أركز على الجانب الأخير ، وذلك لأن أمره مجهول منكور في الدرس اللغوى قديمه وحديثه على السواء .

<sup>(</sup> ۲) هو اتجاه غرب محدث ولكن له أصداؤه فى بعض الأعمال فى الدراسات اللغوية الحديثة عندنا ؛ انظر على سبيل المثال: د. كمال بشر : دراسات فى علم اللغة : القسم الأول ص٣٧ / ٣٣ وأنظر لهأيضا : علم اللغة العام : القسم الثانى الأصوات . وأنظر كتابنا فى علم اللغة التاريخي دراسة تطبيقية على عربية العصور الوسطى .

<sup>(</sup>٣) معظم المدارس اللغوية الغربية الحديثة تدخل في اعتبارها عند تحليل الحدث اللغوى بعض العناصر غير الغوية المنتصلة بالكلام . . والمدرسة اللغوية الغربية الحديثة الصريحة في هذا المنهج ، الواضحة في تطبيقه هي المدرسة الإنجليزية الاجتماعية مدرسة العالم اللغوى J. R. Firth أنظر في ذلك ماذكرناه من مراجع أخاصة بهذا الموضوع في العربية والافرنجية - في مقالنا : صورة كل بناء لغوى تتفق مع معناه الحاص به - في مجلة معهد اللغة العربية . جامعة أم القرى عامن ص ١٤١ - وانظر المقال من ص ١٣١ - وما بعدها .

التلوين والأداء الذي يصبح معه البناء اللغوى الواحد أنواعا مختلفة من الأبذية لكل نوع سهاته الصوتية والصرفية والنحوية والدلالية والمعجمية على الرغم من الاتفاق فيا بينها جميعاً في كل مكوناتها الأساسية من حيث عملية البناء اللغوى، والشكل العام الذي جاءت عليه (٢)،

فالأداء النطقى والتلوين الصوتى قد يحدث تأثيرات مطردة فى البناء اللغرى ربما شملت كل مستويات التحليل اللغوى ... لذلك لا نعجب عندما نرى اهتماماً بالغا ينصب على هدا الحال فى الدرس اللغوى الحديث بل إن العالم اللغوى « بالمار »

"Palamer, Harold E."

يضع كتاباً بأكمله فى قواعد اللغة الإنجليزية المنطوقة المبينة على أسس صوتية صرفة، هذا فضلا عن مؤلفات متعددة له تخدم هذا الاتجاه أبضاً (٢).

وغير خاف أن ما يتبع طريقة الأداء والتلوين الصوتى من عناصر صوتية لا يمكن تسجيلها بالكتابة العادية . . ، . وهي وإن كانت عناصر ثانوية حقا وهي وإن كانت عناصر ثانوية حقا (Secondary) أو عناصر ما فوق التركيب

إلا أنها ذات أهمية كبيرة ، الدلك فقد لحأت الدراسات اللغوية الحديثة إلى تسجيلها لإجراء التحليلات الحاصة بها عن طريق الكتابة الصوتية

"phonetic Symbols" "Phonetics Transcriptions"

فبواسطتها يمكن إعطاء أكبر قدر عثله الواقع اللغوى الحي بعناصره الإيحائية التي تعكس التفاعل بين المحتمع وعناصر اللغة داخل بنيتها . . . « و ذلك كان

من عواملوضوح الفكرة وقبولها اليوم لدى المحدثين اوعلى العكس من ذلك لقى السلف من علمائنا في هذا الصدد عنتا شديداً (٣)

<sup>(1)</sup> هناك أمثلة كثيرة سنعرض لها فيها بعد ؛ ونضرب الآن فقط مثلا بما ذكره الدكتور كمال بشر . . حيث أنه تحدث عن أنواع من الجمل في العامية المصرية تخلومن الأدوات الحاصة ويكون اعتادهاعلى التنغيم ، و بمساعدة المقام والسياق يعطى المثال الواحد أكثر من دلالة ، فهو مرة يدل على التهكم ومرة على الزجر ، ومرة على الموافقة ، وأخرى على الرفض أو الاستغراب . . أو الدهشة . . أو غير ذلك . . ومثاله الذي ضربه على ذلك من العامية المصرية قوطم : « لا يا شيخ . . » كما نسمعه بصوره المتعددة في مواقف مختلفة . . . .

انظر فى ذلك كتابه : علم اللغة العام . القسم الثانى . الأصوات من ص ٢١٢ – واقرأ ما بعدها إلى مس ٢١٣ Palmer Harold E.

<sup>1.</sup> A grammar of Spoken English. Cambridge, 1924.

<sup>2.</sup> English Intonation, Cambridge 1922.

<sup>3.</sup> A First Course in English Phonetics Cambridge, 1922.

<sup>4.</sup> The Principles of language Study. London, 1921.

<sup>(</sup>٣) على عكس ما صادف علماؤنا فى ذلك فقد لتى العارضون للفكرة والمتقبلون لها عنتاشديداعلىنحو ما ستتضح أبعاد ذلك فيها يأتى .

والأمر الذي أريد أن أنهى إليه هو أن هذا الانجاه وإن كان قد ظهر حديثا في الدرس اللغرى إلا أن بذور مباحثه متأصلة في تراثنا.

وأرى أن عبد القاهر الجرجاني واضع أسس هذه الدراسات . . ، . . (١) وأرى أن استفادة ما من مباحث وأرى أن استفادة ما من مباحث عبد القاهر في هذا المحال حدثت، وإنام بشسر إلى ذلك لا من قريب ولامن بعيد (٢)

ولأن عبد القاهر لم تكن لدديه إمكانيات الدراسة الحديثة وكان يرود في طريق غير معلومة ، ويجتاز شعابا غير مسلوكة لتى عنتا شديدا من معاصريه وجاءت أراؤه وقد استنفدت منه جهدا جهدا جهدا ضاربا عليها أمثلة متعددة ما بين توضيحية وتطبيقية ومع ذلك ما زالت

أراؤه محهولة منكورة ننه ولكنها في حاجة إلى وقفة متأملة متأنية منصفة. . . . . .

حقيقة الأمر أن عبد القاهر ألهم حسا لغويا أصيلا متمكنا جعله يتعامل مع روح اللغة على الرغم من أنه يحلل نصوصاً لغوية مكتوبة، ومعلوم أن محلل الكلام المكتسوب مفتقد لعنصر الكلام الفعلى على نحوما هو ثابت في حقل الدرس اللغوى . . غير أن تمكن عبد القاهر من اللغة واستقصاءه أوضاعها وفهم بنيتها وتعمقه في تحليلها جعله يفطن إلى شيء أعانه عليه معايشته للدرس اللغوى التقليدي فقد كان عبد القاهر إمام اللغة في عصره والنحوى المفتن في العربية و نحوها الذي تشد إليه الرحال طلبا للغة والنحو برع في مجال النحو التقليدي ومجال التفسير ٢٥ معا ونطن عبد القاهر في مجال التفسير معال الناهسير معال ونطن عبد القاهر في مجال التفسير معال التفسير عبد القاهر في مجال التفسير معال التفسير والناهم اللغة والنحو التقليدي ومجال التفسير معال التفسير معال ونطن عبد القاهر في مجال التفسير معال التفسير النها ونطن عبد القاهر في مجال التفسير المعال التفسير التفسير والمعال التفسير التفسير والمعال التفسير المعال التفسير النها ونطن عبد القاهر في مجال التفسير المعال التفسير المعال النها التفسير المعال النها ونطن عبد القاهر في مجال التفسير المعالم المعال النها المعال النها المعال النها النها

(۱) لابن جنى التفاتة إلى وجوب استفادة الدراسة النحوية والصرفية من مباحث الدراسات الصوتية وقد فاقشنا هذه القضية في المقدمة التي كتبناها لتحقيقنا لكتاب «شراب الراح فيها يتوصل به للعزى والمراح» وقرى أنهسمى كتابه في الدراسات الصوتية «سر صناعة الإعراب » لأنه أراد أن يوكد رأى شيخة أبي على الفارسي في أن: الجانب الصوتي في الدراسة النحوية هو الجانب المحسوس منها . أنظر المقدمة واقرأ ص ٢٠ – وافرأ مناهشة الرأى المحققين في سبب تسمية كتابه «سر صناعة الإعراب » بهذا الاسم ص ١٩ / ٢٠

(٢) على بحو ما ستتضح أبعاد هذه القضية من خلال هذه الدراسات فيها بعد .

(٣) ارجع فى ذلك لكتب العلبقات والتراجم التى ترجمت له من نحو:

أنباه الرواه على أنبأه النحاة ٢ / ١٨٨

وطبقات ابن قاضی شهبه ۲ / ۶ ۹ ، ه ۹ س

و دمية القصر – للباخرزي / ١٠٨

والنجوم الزاهرة لابن تغرى بردى ه / ۱۰۸ -

وروضات الجنات ١٤٣ – ونزهة الألباء ٢٣٤ / ٢٣٤ وروضات الجنان ٢١١ – ويغية الوعاة ١٢١ / ٢١١

وطبقات الشافعية لعبد الوهاب السبكى ٣/ ٣٤٣ ،
وطبقات المفسرين للداودى ، ١٤٠ ب وشدرات الذهب في أخبار من ذهب لابن العماد
الحنبلي ط القدس ٣/ ٠٤٣ -

المواعلم أن الفائدة تعظم في هذا الضرب من الكلام إذا أنت أحسنت النظر فيا ذكرت لك من أنك تستطيع أن تنقل الكلام في معناه عن صورة إلى صورة ، من غير أن تغير من لفظه شيئا أو تحول كلمة عن مكانها إلى مكان آخر وهو الذي وسع مجال التأويل والتفسير حتى صداروا يتأولون في الكلام الواحد تأويلين أو أكثر ، ويفسرون البيت الواحد عدة تفاسير .(1)

و تلك كانت من عبد القاهر التفاته راثعة . . . اتخذ منها بداية لانطلاقه في هذا

المحال ؛ أقام عليها مبادىء وشيد أسسا و دعائم.

ولما تدبر الأمر ، ووجد أن ذلك يرجع إلى طبيعة اللغة وإلى ارتباطها ؛ بأحوال المخلوقين ، وعاداتهم ، وظاهر أمرهم ، وموضوع جيبلتية م ، . . . انتهى إلى أن التأويلات النحوية المنبثقة عن التقديرات العقلية فقط تغفل طبيعة اللغة وتسيء إلى فهمها إساءة شديدة . . . . بل الأكثر من ذلك أنها قد توقعهم في ضلالة كبيرة ، وقد تقودهم إلى الكفر والعياذ بالله (٣) . . فلم يرض عن ذلك ورفضه تماما ، واصطلم فلم يرض عن ذلك ورفضه تماما ، واصطلم من ذلك أنه رمى اللغزيين العرب المعاصرين يالنحاة وهو إمامهم في عصره (٤) والأكثر من الم والسابقين عليه بالغفلة والحهالة لأنهم لم يضعوا ذلك المبدأ في اعتبارهم ، ولم يستجيبوا له ، وأن غفلتهم كانت عظيمة ،

وتلخيص ابن مكتوم ١١٢ / ١١٣

وكشف الظنون ٨٣ / ١٢٠ / ٢١٢ / ٢٠٢ / ١٦٩ و ١١٧٩ . . . النخ .

واقرأ ماكتبناه عنه فىكتابنا عالم اللغة عبد القاهر الجرحانى المفتن فى العربية ونحوها نشر دار المعارف ط٢/١٩٨١ ، ط(١)١٩٧٩ وفىكتابنا شرح العوامل المائة النحوية فى أصول علم العربية نشر دار المعارف ط١٩٨٣

ولعبد القاهر في مجال التفسير: كتاب إعجاز القرآن الصغير ويسمى (المقتضب) وكتاب إعجاز القرآن الكبير ويسمى المعتضد القاهر في مجال الناخو التقليدي المغنى والمقتصد والتكملة ، والتذكرة ، والجمل المعتضد والتلخيص والعوامل المائة النحوية . . . الخ . .

- (١) دلائل الإعجاز ص ٢٨٦
- (٢) دلائل الإعجاز ص ١٨٥
- (٣) نصوص عبد القاهر الحاصة بدلك وبقية أبعاد القضية ستأتى بعد ذلك .
- (ع) سوف تأتى النصوص الحاصة بذلك أيضا، مع بقية أيعاد القضية الحاصة بها بعد ذلك أيضا انظر ص٣٠٠ من هذا البحث وما بعدها

وهم يحللون النص القررآني تحليلا بعيدا عن روح اللغة ، وعن ربط اللغة بأحروال المخلوقين وعاداتهم وظاهر أمرهم وموضوع جبلهم (۱).

# ا الجانب الأول:

عندما يأتى لفظ «قال» مفصولا غير معطوف في نص ، وبنوع خاص نص قرآنى . . فانك تجد العلماء يقنعون بقولهم : «إن الكلام قد استونف ، وقطع عما قبله» ولو تدبروا لرأوا غير ذلك - يقول عبد القاهر في هذا : قد : «قنع الناس فيه بأن يقولوا إذا رأوا جملة قد ترك فيه بأن يقولوا إذا رأوا جملة قد ترك العطف فيها : "إن الكلام قد استؤنف وقطع عما قبله لا تطلب أنفسهم منه زيادة على ذلك ولقد غفلوا غفلة شديدة» (٢٦) ، وسبب غفلتهم كما يرى عبد القاهر وكما جاء في نص قوله أنهم نسوا في تحليلهم أن القرآن في نص قوله أنهم نسوا في تحليلهم أن القرآن الكريم : «جاء على ما يقع في أنفس المخلوقين من السؤال ، وإخراج الكلام ذلك المخرج ، لأن الناس خوطبو بما ذلك المخرج ، لأن الناس خوطبو بما

يتعارفونه وسلك باللفظ معهم المسلك الذي يتعارفونه «٣». وسلكونه «٣».

فعبد القاهر يطلب منهم عندما يعرضوا لتحليل بناء لغوى أن يكون موقفهم منه أن يفعلوا ما يحدث دائما في العرف و العادة بين المخلوقين في مثل هذا الموقف – يقول عبد القاهر: «فكما كان في العرف و العادة بين المخلوقين إذا قيل: دخل قوم على فلان فقالوا: كذا، أن يقولوا: فاذا قال هو؟، ويقول المحيب: يقولوا: فاذا قال هو؟، ويقول المحيب: قال : كذا (مفصو لاغير معطوف – أي بدون و او) – جاء قوله تعالى على ذلك بدون و او) – جاء قوله تعالى على ذلك معطوف، ، دي

تفسير رأى عبد القاهر أن من أراه أن يحلل بناء لغزيا فيجب عليه أن يربط اللغة بأحوال المخلوقين وعاداتهم وبما عليه طبيعة الناس في الحياة من تعامل مع اللغة في مثل هذه المواقف فاللغة تنبثق عن أحوال المخلوقين وعاداتهم وما فطر و اعليه في ظاهراً مرهم وموضوع جبلتهم من أمور تمتزج بعناصر اللغة وتؤثر في بنيتها فحذ ف البنية يعكس تفاعل عناصر اللغة عناصر اللغة في هذه البنية يعكس تفاعل عناصر اللغة بواقعها الاجتماعي وبأحوال المخلوقين وعاداتهم وما فطر و اعليه في مثل هذا الموقف فالتحليل اللغوى ينبغي أن يتم من خالل

<sup>(</sup>١) ستأتى بعد ذلك مباشرة نصوص عبد القاهر الخاصة بذلك .

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز ص ١٨٧

<sup>(</sup>٣) انظر السابق و اقرأ من ص ١٨٦ / ١٨٦

<sup>(</sup> ٤ ) السابق.

استحضار ما محدث بين المخلوقين . . واللغة المكتوبة تمثيل لهذا الواقع أيضا ، وهي تتبع أحوال المخلوقين وعاداتهم . . ، . . فطبيعة اللغة واحدة وأحوال المخلوقين واحدة..

معنى ذلك بتعــبيرنا أن من أراد أن يحلل بناء لغويا تحليلا دقيقا يوقفه على أبعاد عناصره المختلفة أن بجعل تحليله من خلال مسرح الحدث اللغوى الذي دار عليه . .

ويزيد عبد القاهر الأمر إيضاحابأن ينصب من خلال مفهومنا مسرحا لغـويا و تحلل من خلاله بناء لغريا يطلعنا فيه على أحوال المخلوقين وعاداتهم ويبين لناكيف أن اللغة تتبع عاداتهم وأحوالهم وظاهر أمرهم وموضوع جبلهم. ثم ينهى إلى قانون وقاعدة لغوية عامة . . . . حيث يقول : وقد: «جاء قول الله تعالى على ذلك المخرج في النص القرآني الآتي (١):

ا الكرمين أتاك حديث ضيف إبراهيم المكرمين إذا دخلوا عليه. فقالوا: سلاما. قال: سلام قرم منكرون ، فراغ إلى أهله فيجاء بعجل سمان فقربه إلهم.

قال ألا تأكلون ؛ فأوجس منهم خيفة. قالو: لا تخف » (١)

( ۳ ) نفه ا ( ٤ )هناك المدرسة العقلية . . ، وهناك المدرسة الحسية التي ترى ان اللغة ردود أفعال وأنها استجابات لموأقف لغوية وأما المدرسة اللغوية العقلية فترجع اللغة إلى عقلية متكلميها مع إدخالها فى الاعتبار نواحى النشاط الثقافى والنفسى والشخصى وقيم الجماعة والأخلاق وغير ذلك. وكلاهما في من وجهة نظرنا في مجال بحثنا متكاملتان .

و بعد أن يأتى عبد القاهر بالنص يتــابع تحليله على هذا النحو حيث ؛ يقول:

« فإن ذلك النص الكريم يقتضى أن يتبع:

( جداء بعجل سمين ، فقريه إليه سؤالا - (أي يقتضي سؤلا من السامعين). فا قال: حين وضغ الطعام بين أيديهم ؟. فأتى قو له :

قال: ألا تأكلون سجوابا على ذلك » (٢) « وكذلك قالوا: لا تخف ــ لأن قوله: فأو جس منهم خيفة -

يقتضي أن يكون من الملائكة كلام في تأنيسة و تسكينه مما خامره ، فكأنه قبل : هما قالوا حبن رأوه وقد تغبر و دخلته الحيفة؟

فقيل: قالو الاتخف » (٣).

عبد القاهرهنا يتصور الوضع الذي جرى عليه الحدث اللغرى ويستحضرما يكون عليه المخاوقون في أحاديهم المتشامة وما يصدر عن المتكلمين والمخاطبين والسامعين وكل من هو طرف في مسرح الحددث اللغوى بواقع اللغة طبقا لما يحدث في العرف والعـادة بين المخاوقين من ردود أفعال لغوية من كل واحد منهم (٤)

<sup>(</sup>۱) سورة الذاريات آيات ۲۲/۸۲

<sup>(</sup>٢) الدلائل – السابق ص ١٨٦

وفي النهاية يخرج بالقاعدة التي وقداها قوله الآتي:

و هكذا التقدير و التفسير أبدا في كل ما جاء فيه الفظ قال هذا المحبىء مفصولا غير معطوف بمكن أن يفهم على معنى الجواب والسؤال.

والباحث المنصف والقارئ العادى بحس نفســه من خلال عــرض عبد القـاهر وسط آحداث مسرح الحدث اللغوى . . ، خيفة و توجس من قبل سيدنا إبراهم : : ، وحركة من الملائكة في محاولة لتأنيسه و تسكينه مما خامره و سؤال من السامعين و تشوف »و من خلال هداالواقع الحي تنبع اللغة متفاعلة معه بعناصر ها المحتلفة مظللة بإيحاءاته فيكون حذف عنصر من عناصر البنية أو إضافة ، أو تكرار أو قطع أو فصل أو وصل . . . إلخ فالتحايل العلمي المنصدف. للبناء اللغوى لا يتم إلا من خلال مسرح الحدث الذي دار عليه وهذاما صنعه عبد القاهر والكن عبد القاهر لم تكن الديه إمكانيات الدراسة الحددديثة إلا أنه كانت لديه إمكانيات العبقرية اللغوية ومعه منهجه في البحث العلمي فاستوقفته ظاهرة حذف الواو بعدقال ، ومجىء القول مفصر لا غير معطوف فتتبع الظاهرة في

استقصاء وجمع كل موادها وأجرى عليها ما رآه من تعارب وشرح وحلل واستنتج وقد وفي النهاية يعرض ما انتهى إليه في تواضع العلماء – يقول:

« و ذلك و الله أعلم المعنى فى جميع ما يجىء منه على مخترته – كالذى يجىء فى قصة فرعون عليه اللعنة ، و فى رد موسى عليه السلام كقوله : –

قال فرعون: وما رب العمالين؟ قال: رب السموات والأرض وما بينهما إن كنتم موقنين :

أ قال لمن حوله: ألا تسمعون ؟ قال: ربكم ورب آبائكم الأولين. قال: ربكم ورب آبائكم الأولين . قال: إن رسولكم الذي أرسل إليكم فحذه ن.

قال: رب المشرق والمغرب وما بينهما إن كنتم تعقلون.

قال: لأن اتخذت إلهاً غيرى لأجعلنك من المسجونين.

قال: أولو جئتك بشيء مبين ؟ قال: فأت بهإن كنت من الصادقين (١٠). و هكذا يأتى عبد القاهر الحرجانى بنص قرآنى و ضحت فيه الظاهرة بشكل جلى – فكل (قال) فيه حذف منها الواو

<sup>(</sup>١) السابق: نفسه.

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز ص ١٨٦ سورة الشعراء الآيات ٣٢ / ٣١

وجساء القول مفصولا غير معطوف وهو على الرغم من كثرته تنطبق عليه القاعدة تماماً فن خلال تفاعل مع الواقع الحي وفق ما تجرى به العادة بين المخلوقين تجد القاعدة متسقة أو على حد قوله:

جاء ذلك كله والله أعلم على تقدير السؤال والحراب كالذى جرت به العادة بين المخلوقين فلها كان السامع منا إذا سمع الحبر عن فرعون بأنه قال : وما رب العالمين ؟وقع في نفسه أن يقول : فما قال موسى له؟

ففكرة عبد القاهر هنا أبعد وأعمق مما ينادى به اليوم المحدثون ، فانكان المحدثون ينادون بأن تدرس اللغة من خلال واقعها

الحى ، وأن ثنبع دراسة النص من خلال السياق المعروف الذي جاء فيه Contx of السياق المعروف الذي جاء فيه Situation فإن ، عبد القاهر يذهب إلى ماهو أبعد إلى أن يطبق المبدأ على النصوص المكتوبة ، وذلك وفق ما تجرى به العادة بين المخلوقين، فأحوال المخلوقين واحدة وطبيعة اللغة واحدة :

ويزيد الأمر أيضاحاً بأن يعطيك مشلا في غاية الحلاء دون أن يعلق عليه أو يشرح فيقول:

و مما هو فى غاية الوضوح قوله تعالى: قال فما خطبكم أيها المرسلون ت قالوا إنا أرسلنا إلى قوم مجرمين (٢٠). ثم يعلق بقوله:

و ذلك أنه لا يخنى على عاقل أنه جاء على معنى الحواب : على أن ينزل السامعون كأنهم قالوا : فما قال الملائكة ؟ فقيل : قالوا : إنا أرسلنا إلى قوم مجرمين (٣) وكذلك قوله عز وجل في سورة يس (٤) واضرب لهم مثلا أصحاب القرية إذ جاءها المرسلون ، إذ أرسلنا إليهم اثنين فكذبوهما فعززنا ثالث ، فقالوا إنا إليكم مرسلون ؟

<sup>(</sup>١) السابق نفسه --

<sup>(</sup>۲) السابق ص ۱۸۷/۱۸۲

<sup>(</sup>٣) سورة الذاريات آية ٣٢

<sup>(</sup>٤) سورة يس آية ١٢ / ٢١

قالوا: ما أنتم إلا بشر مثلنا وما أنزل الرحمن من شيء إن أنتم إلا تكذبون.

قالوا: ربنا يعلم إنا إليكم لمرسلون وما علمنا إلاالبلاغ المبين

قالوا: إنا تطيرنا بكم لئن لم تنتهوا لنرجمنكم وليمسنكم منا عذاب أليم.

قالوا: طائركم معكم أئن ذكرتم بل أنتم قوم مسرفون، وجاء من أقصى المدينة رجل يسعى.

قال: یا قوم اتبعوا المرسلین - اتبعوا من لا یسألکم أجراوهم مهتدون) ، التقدیر الذی قدرناه من معنی السوال و الحواب بسیس ظاهر فی ذلك کله (۱).

أما وقد صارت الفكرة واضحة فلم يعد يشرح وإنما طاب من القارئ أن يطبق بنفسه وإن يحكم بما يرى . .

ويعد هذا جانبا واحداً من جوانب فكر عبد القاهر في هذه القضية .

# ٢ ـ الجانب الثاني:

وهو أنه يقيم أهمية كبرى لطريقة النطق وكيفية الأداء:

ويلزم النحاة بأن بجعلوا تخربجاتهم منبثقة عن جانب النطق ويلائموا بين طريقة الأداء

والدلالة ، و متعاملوا مع اللغة من خلال الربط بين اللغة و ماعليه أحوال المخلوقين و عاداتهم ، و ألا يتعاملوا معها تعاملهم مع أمثلة جامدة لأن ذلك قد يوقعهم في ضلالة كبيرة وقد يقودهم إلى الكفر والعياذ بالله (٢) : ويضرب على ذلك المثل فيقول :

(من المشكل فيه قراءة من قرأ: (وقالت اليهود عزير بن الله) (٢٦) بغير تنوين . وذلك أن النحاة حملوها على وجهبن:

الوجه الثانى: - أن يكون الابن صفة، ويكون التنوين قد سقط على حد سقوطه في قولنا: جاءنى زيد بن عمرو. ويكون فى الكلام محذوف، ثم اختلفوا فى المحذوف:

فنهم من جعله مبتدأ فقدر:

وقالت اليهود هو عزير بن الله.

ومنهم من جعله خبرا فقدر:

وقالت الهود عزير بن الله معبودنا (٤). ، ،

عبد القاهر لم يكتف بالتأويل العقلى المحض ، ولم يعامل اللغة معاملة الأمثلة الحامدة وإنما من واقع مادعا إليه من ربط اللغة بما عليه أحوال المخلوقين ومن أنك بهذا تستطيع أن تنقل الكلام من صورة إلى صورة من غير أن تغير من لفظه شيئا

۱۸۷ السابق نفسه ۱۸۷ (۱)

<sup>(</sup>۲) الدلائل ص ۸۸۸ –

<sup>(</sup>٣) الآية سورة التوبة رقم ٣٠م

<sup>(</sup>٤) السابق ٢٨٨

أو تحول كلمة عن مكانها إلى مكان آخر رأى أن كل تأويل عندما تربطه بواقع اللغة تكون اله سهات خاصة ويعطى دلالة خاصة به – وهذا من الأمور المسلم بها الآن في الدرس اللغوى الحديث . يقول الدكتور كمال بشر :

«يعمد النحاة من وقت إلى آخر إلى إعراب المثال الواحد بوجوه مختلفة مهملين في أغلب الأحايين ربط هذه الوجوه بظروف الكلام وملابساته ومكتفين بالاعماد على ما تجوزه قواعد اللغة من احمالات افتراضية عقليه:

ومدار الموضوع يتلخص فى حقيقة بسيطة واحدة: أن المثال الواحد فى الموقف المعين لا يمكن بحال أن يقبل غير وجه واحد من الإعراب ، ذلك الوجه هو الذى يتقضيه هذا الموقف وما تتطلبه ملابسات الحال.

فإذا ماتهددت وجيه الإعراب كما يفعل النحاة أحيانا اقتضى ذلك تعدد المواقف و تعدد المعنى كذلك » (١).

و نعود إلى مايراه عبد القاهر في هذا المقام: يرى عبد القاهر أن في هذا التأويل

إثبات صفة النبوة تعالى الله عن ذلات عُلُواً والمحمد والمحمد والمحمد والمالة عن الله عن الله عن المالة والمالة والمالة

«يدلك على ذلك أنك تجد الصفة ثابتة في حال الإثبات ؛ في حال النبي كثبوتها في حال الإثبات ؛ فإذا قلت : ماجاءني زيد الظريف - كان الظرف ثابتا لزيد كثبوته إذا قلت : حاءني زيد الظريف . «٢٦ و دليل ذلك من ربط و اقع اللغة بالمخلوقين

قوله: - «و ذلك أنك إذا حكيت عن قائل كلاما ، أنت تريد أن تكذبه فيه ، فإن التكذيب ينصرف إلى ماكان فيه خبرا دون ماكان صفة . » (٣)

(ا تفسير هذا أنك إذا حكيت عن إنسان أنه قال: زيد بن عمرو سيد - ثم كذبته فيه ، لم تكن قد أنكرت بذلك أن يكون سيدا ؛ زيد بن عمرو ، ولكن أن يكون سيدا ؛ وكذلك إذا قال: زيد الفقيه قد قدم - فقلت له: كذبت - أو غلطت - لم تكن فقلت له: كذبت - أو غلطت - لم تكن قد أنكرت أن يكون زيد فقيها ، ولكن أن يكون قد قدم - هذا مالا شبة فيه - ونلك أنك إذا كذبت قائلا في كلام أو صدقته فانما ينصرف التكذيب منك والتصديق إلى إثباته ونفيه والإثبات والثين يتناولان الخبر دون الصفة » (3)

<sup>(</sup>١) دكتوركمال بشر: علم اللغة العام - القسم الثانى - الأصوات ص ٢٤٠

<sup>(</sup>٢) عبد القاهر: دلائل الإعجاز. ص ٢٨٧

<sup>(</sup>٣) السابق – ص ۲۸۸

<sup>(</sup> ٤ ) السابق ص ۲۸۸

عبد القاهر لاعملك من وسائل الدراسة الحديثة شيثا ولكنه عملك أن يعيش واقع اللغة وأحوال المخاطبين والمتكلمين ويشهيد على مايرى السامعين ــ وينبه النحاة وهو إمامهم إلى أن بعض التأويلات النحوية الى تعتمد على الحانب العقلي المحف دون أن تدخل في اعتبارها واقع اللغة وحال المتكلمين والمخاطبين قد تقود إلى أمر عظیم و هو الکفر ۔۔ ویضرب مثلا آخر غير الذي مضى الآمر فيه أعظم - يقول:

« و مما هو من هذا الذي نحن فيه : قوله تعالى : ( ولا تقولوا ثلاثة . انهوا خبرا لكم ١) ١٠٠٠

و ذلك آنهم قد ذهبوا في رفع ثلاثة -إلى أنها خر مبتدأ محذوت - وقالوا: إن التقدير : ولا تقولوا آلهتنا ثلاثة ـ وليس ذلك عستقم ــو ذلك أناإذاقلناـو لاتقولوا: آلهتنا ثلاثة كان ذلك \_ والعياذ بالله \_ شهة الإثبات أن هاهنا آلحة ، من حيث إنك إذا نفيت فإنما تنفي المعنى المستفاد من الحبر عن المبتدأ ، ولا تنبي معنى المبتدأ : فإذا قلت : مازيد منطلقا . كنت قد نفيت الانطلاق الذي هو معنى الحمر عن زيد -ولم تنف معنى زيد. ولم توجب عدمه ؟ وإذاكان كذلك \_ فاذا قلنا ولا تقولوا

المنا ثلاثة " كنا قد نفينا أن تكون عدة الآلهة ثلاثة ولم ننف أن تكون آلهة جل الله وتعالى عن الشريك والنظير .

كما أنك إذا قلت : ليس أمراؤنا ثلاثة \_ كنت قد نفيت أن تكون عدة الأمراء ثلاثة ولم تنف أن يكون لكم أمراء. هذا مالا شهة فيه .

وإذا أدى هذا التقدير إلى هذا الفساد وجب أن يعدل عنه إلى غبره . " الذي علكه عبد القاهر هو واقع اللغة وحال المخاطبين والسامعين والأمثلة التوضيحية أما الدراسة اللغوية الحديثة فإنها تملك من الامكانيات ماتصنف به أنواع الحمل وطرق نطقها وتنغيمها ونبرها مع إعطاء أنواع النبرة وأنواع التركيز والضغط فى كل جا اله

وتتضح أبعاد تلك القضية الى مجهد فها عبد القاهر نفسه من عرض بسيط لنمى ذجهن من العبارات فى العربية تتحد خواصهما من حيث مكوناتها الصرفية ، وتتضح درجة الخلاف في مراعاة طريقة نطقها ومميزاتها الصوتية – وهما من حيث التركيب الصرفي كلمتان ٢٦٠٠

<sup>(</sup>١) الآية من سورة النساء رقم ١٧١ م

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز ص ٢٩٠ -

<sup>(</sup>٣) أنظر علم اللغة العام – القسم الث**ان**ي – الأصوات ص ٢٤٨ للدكتوركال بشر. وادرأ أبعاد مثل هذه القضية التي نحن بصددها في مواضع مختلقه منه.

وهما دون مراعاة النطق والخواص الصوئية ووفقا للتخريجات النحوية قد يكونان: مبتدأ + خبر أو مبتدأ + حبر أو مبتدأ + صفة

اللم معرفة + صفة معرفة.

مثاله: محمد + الصغير:

وعندما توضع فى الاعتبار النواحى الصورتية نجد نموذجين مختافين نظما وإعرابا على النحو الآتى :

اسم معرفة + إمكانية سكته + صفة معرفة + نغمة هابطة .

اسم معرفة + استحالة سكة الم صفة معرفة + نغمة صاعدة .

فالأولى جملة من مبتدأ وخبر : وبها تم الكلام .

والنانية من مبتدأ وصفة :

والفيصل في هذا التفريق هو إمكانية السكته Possibility of Pause بن عنصرى العبارة – مع الانتهاء بالنغمة الهابطة و هي دليل الجملة التقريرية العادية – في الأولى ع

أما في الثانية فعدم إمكانية السكته بين عنصريا impossibility of Pause مع انتهائها بنغمة صاعدة من نوع Rising of tone وهي دليل عدم تمام الكلام (۱). م

# أنى الأولى: عزير بن الله

= جملة من مبتدأ وخبر بها تم الكلام وأفاد فائدة يقتضيها السياق وفى الثانية : عزير بن الله = مبتدأ وصفة فقط + عنصر صرفى ينضم إلى بقية نظم الحملة لتوافق العبارة المقام وتصير جملة تامة على نحو ماقدره النجاة فالأولى من مبتدأ وخبر والثانية من مبتدأ وصفة وعندما تربط عناصر البنية بما يكون عليه أحوال المخلوقين في النطق نجد أن بالحملة الأولى إمكانية سكتة Possibiliy of Pause مع انتهائها بنغمة إهابطة ، والنفى والإثبات يتناول الحزء الأخير منها ه

والثانية من مبتدأ وصفة مع استحالة impossibility of Pause

والانهاء بنغمة صاعدة عليه أن لأن الكلام لم يتم – مما يترتب عليه أن النفى وهو الغرض الكريم لاينصب في هذا المقام على كلمة ابن لأنها صفة وإنما ينصرف للخبر دون الصفة – وهو العنصر ينصرف للخبر دون الصفة – وهو العنصر المحذوف الذي قدره النحاة على نحو مامر فالتقدير الأول يتحقق به الغرض الكريم – في التقدير الثاني يتحقق النفى على الخبر وفي التقدير الثاني يتحقق النفى على الخبر على نحو ما أوضح عبد القاهر :

<sup>(</sup>١) أقرأ. دكتور كال بشر : علم اللغة الهامة - الأصواب على ١١٢

ومع ذلك لم يتنبه النحاة إلى ما يصرعبد القاهر على ببانه من أن التأويل على هذه الصورة عندما برتبط بالدلالة فهو : «إخراجه من موضع النفي والإنكار إلى موضع الشوت والاستقرار » (١) على حد قوله ، وبدل أن يعمل القاهر أصروا على أن كون كلمة يقدمه عبد القاهر أصروا على أن كون كلمة (ابن) صفة أمر مثبت مسطور في الكتب وان قراءة (عزير) بغير تنوين قراءة معروفة ثابتة كذلك.

وبجيب عبد القاهر من خلال منهجه على النحو الآتى :

(إن القراءة كما ذكرت معروفة ، والقول بجواز أن يكون الابن صفة مثيت مسطور في الكتب كما قلت ، ولكن الأصل الذي قدمناه من أن الإنكار إذا لجق لحق الحبر دون الصفة ليس بالشيء الذي يعترض فيه شلث أو تتسلط عليه شبهة . فليس يتجه أن يكون الابن صفة ثم يلمحقه الإنكار مع ذلك إلا على تأويل غامض ، وهو أن يقال : إن الغرض الدلالة على أن اليهود يقال قد بلغ من جهلهم ورسوخهم في هذا

الشرك أنهم كانوا يذكرون عزيرا هذا الذكر ، كما تقول في قوم تريد أن تصفهم بأنهم قد استهلكوا في أمر صاحبهم ، وغلوا في تعظيمه إني أراهم قد اعتقدوا أمرا عظيما ، فهم يقولون أبدا : زيد الأمير ، تريد أنه كذلك يكون ذكرهم إذا ذكروه إلا أنه إنما يستقيم هذا التأويل فيه إذا أنت لم تقدر له خبرا معينا ، ولكن تريد أنهم له كانوا لانجبرون عنه بحبر إلاكان ذكرهم له هكذا "٢٠٪ ،

وهكذا من خلال ربط اللغة بواقعها الحي ومن خلال تمثيل أحوال المخلوقين ينتهى إلى سلامة منهجه في ذلك التقدير أيضاً – أماكون أن الإنكار إذا لحق لحق الحبر دون الصفة فتلك قاعدة مقرره وليس ذلك بالشيء الذي يعترض فيه شك أو تتسلط عليه شهة.

وفى رأيي أن ما انتهى إليه المستشرق الألماني جو تهلف برجستراسر Bergstrasser فيما يمكن أن يكون قانوناً لغوياً أو قاعدة مطردة في قوله: «وقد تكون آخر الحملة أشد ضغطاً من أولها »(٢٦) قد استفاده من أعمال عبد القاهر ومن أقواله التي يلح عليها على نعو ما مر:

<sup>(</sup>١)الدلائل ص ٢٨٩ -

<sup>(</sup> ۲ ) السابق -- ۲۸۹ / ۲۹۰

<sup>(</sup>٣)جوتهلف برجشتر اسر: التطور النحوى للغة العربية ص ٨٦ ط م السماح-- وط أخرى للدكتور رمضانعبد التواب نشر مكتبة الخانجي -- دار الرفاعي بالرياض.

مفهوم الضغط وضوح نسبى فى صوت أو مقطع – ويتعدل من حيث المكان ومن حيث القوه والضعف فى الجمل والعبارات وهذا التعديل يعتمد فى الغالب على أهمية الكلمات كما يعتمد على التنغيم– وله كما سبق وظائف صرفية و دلالية . الخ

« إن النبي و الإثبات يتناولان الخبر » .

« إن الإنكار إذا لحق لحق الخبر دون الصفة ... إلخ .

ومن الأمثلة المتعددة من نحو:

ا زید بن عمرو سید : زید بن عمرو کیس بسید

زيد الفقيه قدم قدم: زيد الفقيه لم يقدم ولا تقولوا ثلاثه انتهو اخبراً لكم.

تقدير آلهتنا ثلاثة ليس عستقيم.

أما لماذا لم يشر برجشتراسر إلى استفادته من عبد القاهر فنى ظنى أن ذلك راجع إلى أن مثل هذه القوانين يدركها كل دارس متخصص فى هذا المحال ..

وأما لماذا أرى أنا أن برحشتر اسر استفاد من عبد القاهر فذلك راجع إلى أمثلة أخرى في مواطن متعددة و جدتها في أعمال برجشتر اسر ولها حالات مشابهة عند عبد القاهر على نحو ما سيتضح فيما يأتى فيما بعد.

وخلاصة ما ننتهي إليه هو أن السهات

الصوتية تعطى معانى مختلفة نتيجة لأنماط النطق المتنوعة وكيفية الأداء حسب السياق والمقام – هذه واحدة والثانية أن على قارئ القرآن أن يلتزم بحدود التلاوة . فالقراءة سنة يجب قبولها والمصير إليها . « اقرءاواكما قرأ أو لوكم» (١) وعلى النحوى أن يضع في اعتباره إلالتزام بها .

ويُعلَّدُ هذا هو الحانب الثاني من أبعاد هذه القضية عند عبد القاهر..

#### ٣ - أما الجانب الثالث:

فهو: وراعاة ما يدل عليه المقام.

لا ما يكشف عنه ظاهر المقال:

ينبه عبد القاهر إلى أن ما يبحثه هنا ،قد لا يخطر على بال لأنه موضع: «: «فيه دقة وغموض – وهو مما لا يكاد يقع فى نفس أحد أن ينبغى أن يتعرف سببه ويبحث عن حقيقة الأمرفيه »(٢) و ذلك عندما يدل الكلام الواحد على أكثر من غرض «و » «يصبح حينئذ أقوى ما يكون وأعلق ما ترى بالقلب لأنه لا يراد بالكلام به نفس معناه ولكن التعريض بأمر هو مقتضاه »(٣).

<sup>(</sup>۱) أنظر النشر فى القراءات العشر لابن الجزرى – واقرأ ما جاء مثلا عن على بن حمزه الكسائى من أنه كان أو حد الناس فى القرآن وكيف كان الناس ياخذون عنه يسمعون ويضطبون جاص ١٧٣ – واقرأ أيضا غاية النهاية لابن الجزرى حيث جاء عنه أيضا: فقد كانت القراءة عمله وصناعته ولم يكن أضبط ولا أقوم بها منهج ١ ص ٣٨٠٠ . / . . . واقرأ مواضع أخرى فى هذا الصدد غير ذلك كثيرة .

<sup>(</sup>٢) الدلائل ص ٢٧٤

<sup>(</sup>٣) السابق ص ٢٧١

ويضطدم عبد القاهر بالنخوويين التقليدين وهو أمامهم (١) - ويبدأ معهم عسلات فيقول:

« ليس ببعيد أن يظن الظان أنه ليس فى انضام (ما) إلى (إن) فائدة أكثر من أنها تبطل عملها ، حتى ترى النحو يين لايزيدون فى أكثر كلامهم على أنها كافة » (٢) ويأتى باستعال آخر لها ويضيف : « ومكانها هنا يزيل هذا الظنويبطله» (٢). ويوضح الأمر قائلا:

«ثماعلم أنك إذا استقريت وجدتها أقوى ماتكون وأعلق ما ترى بالقلب إذا كان لايراد بالكلام بعدها نفس معناه ولنكن التعريض بأمر هو مقتضاه نحو: أنا نعلم: أن ليس الغرض من قوله تعالى: (إنما يتذكر أولو الألباب) (٢٦ أن يعلم السامعون ظاهر معناه – ولنكن أن يدم النكفار ، وأن يقال إنهم من فرط العناد ومن غلبة الهوى عليهم في حكم من ليس بذى عقل ، وأنكم إن طمعتم منهم في أن ينظروا ويتذكروا كنتم كمن طمع في ذلك من غيرأولى الألباب » (٤٥).

عبد القاهر في عمله هنا يترسم خطوات منهج متبع اليوم في الدرس اللغوى وهو استقراء الظاهرة في أوضاعها ورصد كل حالاتها في مختلف استعالاتها وفي النهاية يقنن لها ــ فهو بعدأن استقرى (٥)حالات (إنما) في الأبنية اللغوية المختلفة التي يؤدى البناء الواحد فيها معانى متعددة من غير أن يزاد فيه أوينقص منهو دو ن أن يحول فيه لفظ من مكان إلى مكان -ومن واقع اللغة وأحوال المخلوقين واستجاباتهم لتأثير اتها) يقول: إنك تجدها أقوى ما تكون وأعلق ما ترى بالقلب إذا كان لا يرأد بالكلام بعدها نفس معناه ولكن التعريض يأمر هو مقتضاه - ويضرب أمثلة متعددة المعنى المراد منها ليس ما يدل عليه ظاهر اللفظ والبناء وإنما معان أخرى يذيء عنها السياق ومقتضى حال المتكلمين والمخاطبين والسامعين ــويضرب على ذلك الكثير من الأمثلة \_ منها مثلا قول الشاعر:

أنا لم أرزق محبها إنما للعبد مارزقا فهذا البناء يؤدى بالإضافة إلى المعنى الظاهر معنى آخر – هو: كما يقول عبدالقاهر « الغرض أن يفهمك من طريق التعريض:

<sup>(</sup>١) اشارت كل كتب الطبقات إلى إمامة عبد القاهر في اللغة والنحو في عصره ارجع إلى كتب الطبقات وقد سبقت الإشارة إليها .

<sup>(</sup>۲) السابق ص ۲۷۱

<sup>(</sup>٣) آية ٩ ك من سورة الزمر.

<sup>( ؛ )</sup> السابق ص ۲۷۱

<sup>(</sup>ه) يدلك عليه قوله السابق في هذا النص «ثم إعلم أنك إذا استقربت وجدتها.. وقد لتى عنتا شديدا و بذل جهدا كبيرا في استقراء هذه الظاهره كما هو معروف عنه من أمانه ودقة علمية و مجالدة على البحث يدلك عليه أن تلتى نظرة سريعة على فصول إنما في أماكنها المتعددة في دلائل الإعجاز ،

أنه قد صار ينصح نفسه ، ويعلم أنه يذبغى له أن يقطع الطمع من وصلها ويأس من أن يكون منها إسعاف »(١).

#### و من ذلك قوله:

( إنما يعذر العشاق من عشقا » فبالإضافة إلى المعنى الظاهر هذاك معنى آخر. يقول عبد القاهر عنه: ( إنه ليس ينبغى للعاشق أن يلوم من يلومه في عشقه وأنه ينبغى أن لا ينكر ذلك منه. فإنه لا يعلم كنه البلوى في العشق. ولو كان أبتلى به لعرف ما هو فيه فعذره » (٢) هذا معنى و هناك معنى ما هو فيه فعذره » (٢) هذا معنى و هناك معنى آخر أر اه غير ذلك ؛ و مثال آخر قول الشاعر (٣):

ما أنت بالسبب الضعيف ، وإنما نجح الأمور بقوة الأسباب فاليوم حاجتنا إليك وإنما فاليوم حاجتنا إليك وإنما يدعى الطبيب لساعة الأوصاب

فبالإضافة إلى المعنى الظاهر: هو يقول في البيت الأول: «إنه ينبغي أن أنجيح في أمرى حين جعلتك السبب إليه، ويقول في البيت الثاني: إنا قد وضعنا الشيء في موضعه وطلبنا الأمر من جهته حين استعنا بك فيا عرض من الحاجة، وعولنا على فضلك،

كما أن من عول على الطبيب فيما يعرض له من السقم كان قد أصاب بالتعويل موضعه ، وطلب الشيء من معدنه » . (3)

والذى أعطى هذه المعانى التي يسمها عبد القاهر المعانى التعريضية هي كما سبق أن قلنا من وحي أقواله أن اللغة تتبع أحوال المخلوقين وعاداتهم وظاهر أمرهم ومؤضوع يجبلهم وما يكون عليه حال المخاطب والسامع والشيء المتحدث عنه

و ملابسات الحال ... إلى ... و لكن عبدالقاهر يريد هنا أن يذهب إلى ماهر أبعد في هذه القضية إنه يريد أن يربطه بإحدى الوحدات اللغوية داخل التركيب فيقول:

«ثم إن العجب في أن هذا التعريض الذي ذكرت لك لا يحصل من دون «إنما» فلو قلت: يتذكر أرلوا الألباب. لم يدل على مادل عليه في الآية ، وإن كان الكلام يتغير في نفسه. وليس إلا أنه ليس فيه إنما ، والسبب في ذلك: أن هذا التعريض إنما وقع بأن كان من شأن إنما أن تضمن الكلام معنى النفي من بعد الإثبات، والتصريح بامتناع التذكر ممن لا يعقل ، فإذا أسقطت بامتناع التذكر ممن لا يعقل ، فإذا أسقطت من الكلام فقيل ( يتذكر أو لو الألباب ) كان مجرد وصف لأولى الألباب بأنهم يتذكرون ولم ينكن فيه معنى نفي للتذكر عمن ليس منهم » (٥٠).

<sup>(</sup>١) الدلائل ص ٢٧٢

<sup>(</sup>۲) السابق ص ۷۲

<sup>(</sup>٣) جاء في الهامش ما يفيد أن هذا الشاعر هو الباخرزي.

<sup>(</sup>٤) السابق ص ۲۷۳

<sup>(</sup>٥) دلائل الإعجاز ص ٢٧٣

والذي دفع عبد الثاهر إلى هذا النحابل اللغوى المستع هو تلك الرؤيا الصائبة التي اهتدى إليها والتي تتحدد فيما توصل إليهمن قانون لغوى مؤاه نص قوله الآتي :

« محال أن يقع تعريض بشيء ليس نه تى الكلام ذكر و لا فيه دليل عليه » (١٦).

ويتمعن عبد القاهر فى العبارة وقد أسقطت منها وحدة (إنما » اللغوية — ويربطها بأحوال المخاوقين وعاداتهم فيجد أنه يمكن أن يقع مها تعريض. يقول فى هذا:

( التعريض بمثل هذا – أعنى بأن يقول يتذكر أولو الألباب بإسقاط ( إنما ) يقع إذن – إن وقع – بمدح إنسان بالتيقظ و بأنه فعل ما فعل و تنبه لما تنبه له لعقله ولحسن تمييزه . كما يقال : كذلك يفعل العاقل – وهكذا يفعل الكريم . "٢٦".

ولكن أين قانون عبد القاهر هنا: ذلك الذى يقول فيه:

« محال أن يقع تعريض بشيء وليس له في الكلام ذكر ، ولا فيه دليل عليه » . وقد سقطت (إنما) ولكن عبد القاهر يكتني هنا بأن يقول:

« هذا موضع فیه دقة وغه و ص – و هو ما لایکاد یقع فی نفس أحد أنه ینبغی أن یتعرف

سببة عويبمحث عن حقيقة الأمر قيه » (٣): من وجهة نظر الدراسة اللغزية الحديثة التعريض وقع بشيء له في الكلام ذكر وفيه دليل عليه يدركه الدارس المحدث في سهولة ويسر لأنه يدخل في الاعتبار عند دراسة الحدث اللغوى كل ماله صلة به مما يتصل بالمتحدث وطريقته التي هو عليها أو النمط الموسيقي للكلام عناءه وتنغيمه للكلام وضغطه على بحض أجزاثه أو مقاطعه أو حروفه ونرع سكتاته ووصلاته وهساته وسرعته في الكلام أو بطئه ... إلخ تما تستطيع أن تسجله و تحلله أجهزة الدراسة الحديثة في سهرلة ويسر كما أنها تدخل في الاعتبار الشيء المتحدث عنه وكل ما يتصل به مما له دخل في الكلام .. وتدخل في الاعتبار كذلك حال المخاطب والمخاطبين وكل ما يصدر عنهم من حالات استجابة أو رفض أو الشمئزاز أو سخرية أو ضحكة أو غدزة أو لهمزة أو هزة كتف أو مطة شفة كما تدخل في الاعتبار كذلك السامع وما يصدر عنه ... ومقام الاستعال بصفة عامة ... خيم هذه وغيرها تدخل في الاعتبار عند دراسة الحدث اللغوى وهو جوانب الكلام ، وعناصر الدلالة ولها وظائفها النحوية والصرفية والمعجمية والدلالية .. إلخ. (أي التحليل اللغوى من خلال المسرح الذي دارت عليه الأحداث ) ومن هنا فإن فكر عبد القاهر في تواؤم.

<sup>(</sup>۱) السابق ص ۲۷۳

<sup>(</sup>۲) السابق ص ۲۷۳

<sup>(</sup>٣) السابق صل ٢٧٢ / ٢٧٢

وفى ظنى أن بذور الدراسة الحديثة فى أعمال عبد القاهر واضحة هذه واحدة ..

والثانية هي أنبي أريد أن أقول إن جوتهلف برجشتر اسر G. Bergstrasser استفاد من المباحث الحاصة بإنما عند عبد القاهر بصفة خاصة (۱) أجد ذلك واضحاً فيا توصل إليه من در اسات فيا نحن بصدده من نحو ما جاء عنده من قوانين مثل:

(قد يكون آخر الحملة أشد ضغطاً من أولها ...) وذلك إذا قدمت (إنما) فهى تغير نظام ضغط الحملة . وتنقل أقوى الضغط إلى آخرها : ومثاله من القرآن الكريم : (إنما بغينكم على أنفسكم "(٢) . وضد إنما – (ما) – فهى تشدد الضغط على أول الحملة » ت

أجد ذلك واضحاً في أعمال عبد القاهر على نحو ما مر وفي غيره مما لم يذكر من نحو قول عبد القاهر: ((أعلم أن موضوع (إنما) على أن تجيء للبر لا يجهله المخاطب على أن تجيء للبر لا يجهله المخاطب ولا يدفع صحته أو لما ينزل هذه المنزلة للمنسير ذلك أنك تقول للرجل: إنما هو أخوك، إنما هـو صاحبك القديم لا تقوله أخوك، إنما هـو صاحبك القديم لا تقوله

لمن بجهل ذلك ويدفع ضحته ، ولكن لمن يعلمه ويقدربه ... إلخ (٤) وفي هـاما وغيره من أمثلة عبد القاهر الضغط على آخر الحملة ((إإنما) تجيء لحبر لا يجهله المخاطب ولايدفع صحته )) :

وواضح من هذه القوانين أنها تتصل بسمات صرتية تنارس النطق وتعطى أنماطاً من الأداء متنرعة حسب السياق والمقام – ويكنى عبد القاهر أنه تنبه إلى هذا و نبه عليه .

ونذكر هنا شيئاً من الحدير أن يحسب لعبد القاهر ويستجل له كذلك.

يقول عبدالقاهر: «أعام أن موضوع (إنما) على أن تجىء لخبر لا يجهله المخاطب و لايدفع صحته أو لما يُنتزل هذه المنزلة: تفسير ذلك أ. أنك تقول للرجل:

إنما هو أخرك.

إنما هو صاحبك القدم:

لاتقوله لمن بجهل ذلك ويدفع صحته ولكن اللمن يعلمه ويقربه – إلا أنك تريد أن تنبهه للذي بجبعليه منحقالاخ وحرمة الصاحب.

<sup>(</sup>١) وفى التراث بصفة عامة – على نحو ما نجد عند إبى على الفارسي من مباحث خاصة بانما في « الشير أزايات– وعند أبن جنى وغيره . .

<sup>(</sup>٢) الآية في سورة يونس رقم ٢٣ ك.

<sup>(</sup>۳) التطور النحوى للغة العربية لبرجشتراسر السماح سنة ١٩٢٩ ص ٨٦ / ٨٧ وافرأ طرّ. د . رمضان هيد التواب نشر : مكتبة الخانجي ١٤٠٢ ه/ ١٩٨٢ م

<sup>(</sup>٤) دلائل الإعجاز ص ١٥٤ .

ومثله قول الآخر:

إنما أنت والد والأب القا ..

. طع أحنى من واصل الأولاد لم يرد أن يعلم كافوراً أنه والد، ولاذاك، ما يحتاج كافور فيه إلى الإعلام ولكنه أراد أن يذكره منه بالأمر المعلوم ليبنى عليه استدعاء ما يوجبه كونه عنزلة الوالد» (1).

ثم ضرب أمثلة لما ينزل هذه المنزلة بقرلهم: إنما هو أسد.

إنما هو نار .

إنما هو سيف صارم » (٢٦) ، ثم أضاف موضيحاً بقوله:

(إذا أدخلوا إنما جعلوا ذلك في حنكم الظاهر المعلوم الذيلا ينكرو لايدفع ولا يخفي (٢٥).

ومن المعلوم أن التحليل النحوى لتلك التراكب في ضوء المفهوم التقليدي واحد:

إنما هو أخوك.

إنما هو صاحبك القدم.

إنما أنت والد والأب القاطع أحنى من واصل الأولاد.

(ه) السابق ص هه ۲

إنما هو أسد إنما هو نار إنما هو سيف صارم إنما نحن مصلحون

كما أن الضغط على الخبر من وجهة نظر برحشتر اسر في هذه التراكيب واحد أيضاً وهو الذي يتحقق من وجهة نظر عبدالقاهر في قوله عن هذه التراكيب إنما «تجيء لخبر في قوله عن هذه التراكيب إنما «تجيء لخبر لا يجهله المخاطب ولا يدفع صحته أو لما ينزل هذه المنزلة (٤) » — أو الخبر بأمر يعلمه المخاطب ولا ينكره محال (٥) ».

ولكن الالتفاتة البارعة من عبد القاهر التي سجلت له قصب السبق في هذا الحجال وما زالت تحسب له كذلك حتى اليوم .. هو أنه رأى أن كل واحد من هذه الأساليب مخالف لصاحبه من حيث أحوال المخلوقين وعاداتهم وما تكون عليه مشاعر هم وعواطفهم وسياق الاستعال بصفة عامة . مما يتطلب نوعاً خاصاً من الأداء وكيفية معينة ، في النطق يتضح ذلك في ضوء التحليل الآتي :

سواء من وجهة النظر التقليدية أو التجديديه لاخلاف – ولكن تبقى لعبد القاهر فوقهذه وتلك رؤيته التي تربط اللغه باحوال المخلوقين

<sup>(</sup>۱) الدلائل ص ٤٥٢

<sup>(</sup>٢) الدلائل ص ٥٥٢

<sup>(</sup>٣) السابق ص ٥٥٧

<sup>(</sup>٤) السابق ص ٤٥٢

التحليل من وجهة نظر النحو التقليدي من وجهة نظر التحليل التجديدية التي تضع فى الاعتبار ما يتصل بكيفية الأداء إن + ما تبطل عملها ما ينطبق على مثل و احد ينطبق على بقية الأمثاة سواء من هذه الوجهة أو من تلك : بعد دخول ما على إن التحليل النحوى التجديدي الذي يضم في إحتباره كينمية الأداء بطريقة النطق إن + ما عبد القاهر إنما برجشتراسر إنما تجيء لحبر لابجهله إنما في أول الحملة تغبر بطل المحاطب ولأيدفع صحته نظام الضغط وتنقل عملها آو لحسر بأمر يعلمه آةوي الضغط المخاطب أو لما ينزل إنما مبتدأ هذه المنزلة إلى آخر الحملة إنما ضغط الضغطعلى آخر الحساة ا إنما صاحيك أخوك أخوك عند برجستر اسر هو الا إنما إنما الحمل على النحو الآتى ا مصلحون

على نحو ماهو و اضح من الحداول التحليل النحوى التقليدى فى التراكيب كاها و احدو ما ينطبق على مثال و احد ينطق على بقية الأمثلة — كما أن الضغط على الحسر فى التراكيب كلها و احدو ما ينطبق على مثال ينطبق على بقية الأمثلة كما أن نقل الضغط إلى آخر الحملة — أو الاهتمام بآخر الحملة أو بالخبر شي ء و احد كذلك.

غير أنه بقى لعبد القاهر أنه يربط اللغة بأحيال نخليقين من مخاطبين وسامعين إلخ كما أنه يدخل في الاعتبار عند تحليل الحدث اللغوى حال المخاطب والسامع والشي المتحدث عنه، ومعلوم أن مثل هذا لا يظهر إلا بمراعاة طيقة النطق وكيفية الأداء وسياق الاستعال يؤكد ذلك نصوص عبد القاهر في أعماله وأقراله الآتية (1):

المثل الأول والثاني :

تقوله للرجل: «ترققه على أخيه وتنبهه للذى بجب عليه من صلة الرحم ومن حسن التحاب بهن الإخوان».

إنما هو أخرك \_ إنما هو صاحبك القديم المناهو أخرك \_ إنما هو صاحبك القديم صحته الا تقوله لمن يجهل ذلك ويدفع صحته ولكن لمن يعلمه ويقربه ، إلا أنلث تريد أن تنبهه للذي بجب عليه من حق الأخ وحرمة الصاحب (٢٠) .

أى أن عبد القاهر أدخل في اعتباره عند التحايل حال المخاطب والسامع والشي عالمة حدث عنه وكل ما يظلل البناء اللغوى من خلال عاطرة ومشاعر تنصل بواقع اللغة الحي و تتفاعل مع عناصر البذية اللغوية فتترك صداه و ظائف في عناصر البناء اللغوى سواء من الحانب في عناصر البناء اللغوى أو المعجمي أو المعجمي أو المعجمي

أو الدلالى ــ وهذا ما يضعه اللغويون اليوم في اعتبارهم عند تحليل البناء اللغوى (٣٠).

وعلى نحـو ما رأينا نجد الأمثلة الثالث والرابع والخامن:

إنما هو أسد \_ إنما هو نار \_ إنما هو سيف صارم \_ حيث يقول:

(إذا أدخلوا إنما جعلوا ذلك في حكم الظاهر المعلوم الذي لا ينكر و لا يدفع و لا يخفي (٤) و معناه أن عنصر المخاطب و المتكلم و السامع يدخل عندالتحليل و تستمد إنحاعاته من الواقع الحي و ظلاله التي تظلل عناصر البنية اللغوية و تؤثر فيهاعند التحليل. يق كد ذلك و يو ضحه نص ما يقوله عن المثال السادس:

إنما أنت والدوالأب القا..

.. طع أحتى من واصل الأولاد «لم يرد أن يعلم كافوراً أنه والد ولا ذاك مما يحتاج كافور فيه إلى الإعلام ، ولكنه أراد أن يذكره منه بالأمر المعلوم لينبني عليه استدعاء ما يوجبه كونه بمنزلة الوالد (٥٠). ومعنى ذاك إدخال ما يستبع البناء اللغوى من عناصر ذات دخل بعاطفة المخاطب ومشاعره وأما في المثال السابع فيضيف عبد القاهر جانبا آخر من جوانب التحليل اللغوى وتعد تلك الإضافة منه لفتة رائعة في هذا المجال حيث يدخل في الاعتبار ما يجب أن تكون عليه حيث يدخل في الاعتبار ما يجب أن تكون عليه

<sup>(</sup>۱) - (۲) - الدلائل ص ٥٥٢ / ٥٥٢

<sup>(</sup>٣) معناء بالمفهوم الحديث إدخال عناصر لها دور في اللغة و إن لم تكن من اللغة .

<sup>(</sup>٤)السابق ص ٥٥٧

<sup>(</sup>ه) السابق ص ع ه ۲

بنية الرد الملائم – حيث يرى أن الرد على تراكيب إنما بجب أن يكون متسقاً معها في الوحدات اللغوية التي تدخل البناء اللغوى لتتفق مع المقام و تراعى فيها طبيعة الموقف و تعطى كل عنصر ما يساويه.

" (( من ذلك قوله تعالى : حكاية عن اليهود : يه آ ( وإذا قيل لهم لاتفسدوا في الأرض ، قالو : إنما نحن أمصلحون (()). ويضيف عبد القام موضحاً – وعلى القارئ أن أيتدبر قوله إزاء وظيفة إنما من وجهة نظره:

« دخلت إنما لتدل على أنهم حين ادعوا لأنفسهم أنهم مصلحون—أظهروا أنهم يدعون من ذلك أمراً ظاهراً معلوماً » (٢٠).

ولذلك جاء فى الرد فى تكذيبهم من وجهة نظره ما يتفق مع هذا السياق من حيث وحدات اللغة الداخلة فى البناء . ليكون التفاعل بين وحدات البناء متفقاً فى موقف لغرى حى ».

«فجمع بين ألا الذي هو للتذبيه – وبين – إن – الذي هو للتأكيد – فجاء قوله تعالى: «ألا إنهم هم المفسدونولكن لا يشعرون» (٣٠).

جاء الرد يساوى فى القوة دفع هذا الذى يدعونه . . .

فأتى (بألا) التنبيهية ــ وبأن التوكيدية ولم يكتف بقولة تعالى : (هم المفسدون) .

ومعنى ذلك أن عبد القاهر فى دراسة هذه الظاهرة وضع أبعاداً ثلاثة تكل بعضها وينكشف الظاهرة وضع أبعاداً ثلاثة تكل بعضها وينكشف أبعضها عن بعض لمن يتأمل أعماله و در اساته : "!

المراعاة السياق العام ومقام الاستعال! وحال المخاطب والمتكلم والمتحدث عنه وما تتأثر به وحدات البناء اللغوى من ظلال أو عواطف ومشاعر تلتى أضواء على عناصر التحليل المختلفة وتؤثر في الدلالة وتتفاعل المعها.

٧ - مراعاة ما يدل عليه النطق من معان تعريضية لا مايكشف عنه ظاهر القول وقد تكون العبرة في هذه المعانى التعريضية الخفية التي يكشف عنها تحليل البناء اللغوى من خلال مسرح الحدث الذي دار عليه وما تأثرت به عناصر البنية من ظلال و إيحاءات الواقع عناصر البذية من ظلال و إيحاءات الواقع الحسى الذي عاشته اللغة في هذا المرقف و أثرت فيه و تأثرت به

مع اعتبار دراسة الرد على التركيب من عناصر البناء والمسرح معاً . :

٣ ـ إدخال الرد في الاعتبار من حيث عناصر البنية عناصر البنية

<sup>(</sup>١) الدلائل ص٧٥٧

الآية من سورة البقرة ١٠ ورقم الآيات ١١/ ٢٢

<sup>(</sup> ۲ )السابق.

<sup>(</sup> ۳ ) السابق .

الشكلية و ما تعكسه من إيحاءات وظلال تحدث بنعثد ها الدلالي منخلال دورها البركيبي ومسرح الحدث اللغوى الذى يدخل في الاعتبار تفاعل اللغة في أخذ وعطاء ، وبدء ورد وفقاً لما يحدث بين المخلوقين وما تتصل بعاداتهم وظاهر أمرهم وموضوع جبلهم وهذا يعين على دراسة أللغة مع فهمها و تذوقها .

وهذه وتلك إن حسبت لعبد القاهر فهى ليست له وحدة وإنما هي سبق في الفكر العربي الإسلامي اللغوى.

هذا ما يتراءى لنا من وجهة نظرالدراسة اللغوية الحديثة . .

وإن كان معاندو عبد القاهر من معاصريه لم يتنهوا لما دعا له وكان حظهمنهم الإعراض

عنه وحظهم منه التهجم عليهم ورميهم بالغفلة والحهالة...

أما حظ عبد القاهر من بعض معاصرينا نحن فيمثله بكل أسف ما جناء على لسان عالم أعطى خلاصة فكره للبحث في أعمال عبد القاهر ثم انتهى إلى سذا جة أفكار عبد القاهر في شئون المعنى بصورة كبيرة حيث ية رن :

«الواقع أن عبد القاهر مخدعنا عن سذاجة محثه في شئون المعنى كثيراً »(١) ثم يطاب منا أن نتنبه لذلك و يرى أن من «واجبنا أن نذو ده عن عقرلنا في إصرار و تنبه »(٢) – ويرى آخرون غير ذلك (٣).

دكتور البدراوي عبد الوهاب زهران الخبير بالمجمع

<sup>(</sup>١) الدكتور مصطنى ناصف : نظرية المعنى فى النقد العربى ص ٣٣ –

<sup>(</sup>٢) السابق: نفس الصفحة.

<sup>(</sup>٣) يطيب لى هنا أن أذكر رأى عالم لغوى محدث (الأستاذ محمد شوقى أمين): عضو مجمع اللغة العربية التاهرى حيث قال لى فى حديث بيتا عن عبد القاهر أنه ينطبق عليه المثل الذى نقوله فى العامية المصرية (دا ولد شتى) عندما نصف ولدا ما تصدر عنه حالات تنبى عن ذكاء وغرابة قد تضايق رفاقه وتثير غضب غيرهم واكنها تثير الإعجاب به وتجملنا نقدره لما تنبى عن مظاهر نجابة عند صاحبها فهى متاعب محببة .

# ولا في المع المع المعاني 3/5/00/600/10 /W

#### أبو العلاء في مجتمعه:

ابن سليمان من أسرة عريقة في الثقافة والمحد عرفت شعراء وفقهاء ، وقضاة ، كان (أكثر غضاة المعرفة ، وفضلاتها وعلماتها وشعرامًا وأدبامًا من بني سلمان بن داو د ابن المطهر)(١).

كان تأثير هذه الأسرة على تكوين أبي العلاء عظما، لا يقل عما اكتسبه من رحلاته. لقد طاف بالعواصم العلمية، وزار مكتباتها، و أخذ عمن كان بها من شيوخ أعلام ، و اطلع على تآلينهم ، فأصبح لغويا بارعا وأديبا متميزًا ، كما أتقن معارف عصره ، من فقه و منطق و فلسفة. و مما يستوجب النأكيد قوة تأثير «المعرة» والمعريين في تكوين أبي

ينحدر أبو العلاء أحمد بن عبد الله العلاء (٢). فقد كانت المعرة منذ القرن الرابع الهجرى حتى القرن السادس تعج بالقراء والمفسرين والمحسدثين واللغويين والمؤرخين والشعراء والمؤلفين فى علوم مختلفه . ومما بروى: أن ثمانين شاعرا رثوا أيا العلاء يوم وفاته ، ولم يكن أحد منهم غريبا عن المعرة (٣).

لم تكن بغداد عاصمة الحلافة الإسلامية وحسب ، ولكن كانت كذلك ، مجمع التيارات الفكرية، يتواجد فيها اللغوى، والنحىى، والفيلسوف، والمتكلم، والمحدث ، والمفسر ، ... على اختلاف

<sup>(</sup>١) سليمان بن داو د هو الجد الحامس لأبي العلاء (ابن العديم الإنصاف والنحرى).

<sup>(</sup>٢) مسقط رأس أبي العلاء (٣٦٢ه ه ٤٤ه). تقع بين حلب وحماه.

<sup>(</sup> ٣ )انظر : سليم الجندي ( تاريخ معرة النعان ) المعرة في اللغة : الإثم والأذى والجناية وتلون الوجه من الغضب والمعرة أيضًا : الأرض الجرداء (ج ١ ص ٥٥) مثل هذه الأوصاف ، تنفر النفس ، وقد كان الناس يعيرون سكان المعرة كما جاء عند أبي العلاء في دفاعه عنها:

من العر ، قوم في العلا غرباء « يعيرنا لفظ المعرة أنها من الناس لا ، بل في الرجال غباء » و هل لحق التثريب سكان يثرب

<sup>(</sup> اللزوميات ، ص ٢٦ ، القاهرة ط. المحروسة ، ١٨٨١ ) .

نزعاتهم و مداهبهم ، فسنحت الفرصة مواتية لأبي العلاء ليسمع كثيراً ، ويستسبغ كثيراً ، ويستسبغ كثيراً ، ويصقل آذهنه كثيراً . ولم يقفت عند الأخذ ، إبل أسهم في مناقشات الحالس ، فذاع صيته ، والتفتت إليه أنظار الخاصة والعامة حتى أصبح محل التجلة والإكرام ، مما حرك حقد الحسدة عليه فبدأو الحبكون له المكايد ، وينغصون عليه الحياة .!

دفع الطموح وقوة الشمخصية الواعية أبا العلاء إلى أن يستغل كل إمكاناته في تحقيق أمانيه ، فاستقر رأيه على استيطان بغداد ، لكنه لم يمكث بها إلا سنتين (من ۱۹۹۸ إلى معد مه فحين لم يجد ماكان متوقعه ، عاد إلى مسقط رأسه:

هكذا استخلص أبو العلاء من تطوافه تجربة مرة ومفيدة في آن واحد ، سيكون لها التأثير العميق على اتجاهه في باقي حياته. فكما جاء في رسالة كتبها إلى خاله أبي القاسم:

و ولما فاتنى المقام محيث اخترت ، أجمعت على انفراد بجعلنى كالظبى فى الكناس و يقطع ما بينى و بين الناس ، إلا من و صلنى الله به و صل الدراع باليد و الليلة بالغد (٤) ».

# ما هي اسباب مفادرة أبي العلاء بفداد ؟

علل المؤرخون ذلك بالنبأ الذى حمله إليه البريد عن مرض أمه .. إنه تعليل وجيه خصوصا وإننا نعرف مقدار تعلق أبى العلاء بأمه ، إلا أننا نرتنى سببا آخر ليس أقل احيالا من الأول:

نفور أبي العلاء من بيئته بغداد المتأججة بالحسد تكالبا على المناصب لعل ذلك هو ما جعل صاحبنا نختار العودة إلى المعرة لينعزل عن جو الدسائس والحسدة والمغرضين ويكرس جهوده للأدب والعلم عن يعد بمعارفه وانتقاداته:

تلك صدمة ثانية كبرى يصاب بها أبو العلاء، كان لها أكبر الوقع في نفسه (٥) ولم يمهله الدهر ، فقد أبي إلا أن يردفها

<sup>( ؛ )</sup>انظر شاهین عطیة ، رسائل آبی العلاء المعری ، ص ۸۰ ، بیروت ۱۸۹٤

انظر ، كذلك ، قعريف القدماء بأبي العلاء لمصطفى السقا وعبد الرحيم تحمود ، وعبد السلام هارون ، وإبراهيم الإبياري ، وحامد عبد المجيد تحت إشراف طه حسين ص ٩٩ ، دار الكتب ، القاهرة ١٩٤٤ .

<sup>(</sup>ه) الصدمة الأولى ، فقد بصره أثر جدرى أصابه وهو فى سن الرابعة ، (٣٦٧ه) ، لايميز الأشياء لصغره كما يقرل عن نفسه فى رسالته إلى هبة الله بن موسى بن أبي عمران داعى الدعاة: «وقضى على وأنا ابن الأربع لا أفرق بين البازل والربع » .

<sup>(</sup>انظر سليم الجندى ، الجامع في أخبار أبي العلاء وآثا ره ، ج ٨ من ص ٣٦ إلى ص ٩٠ ، دمشق ، ١٩٦٦).

بثالثة ، إنها نعى أمه حبيبته الكبرى والوحيدة ،اهتز لهذا الحدث كيانه ، فامتلأ وجدانه شعورا بالضياع والعزلة في العالم، وهجرالحياة لفراقها فأصبح كالرضيع مرهف الشعور ، واهن القوي ، يستعجل الموت للقائما :

مضت وقد اكتهلت وخلت أنى رضيع ما بلغت مدى الفطام سألت منى اللقاء فقيل حتى سألت يقوم الهامدون من الرجام فليت أذين يوم الحشر نادى فليت أذين يوم الحشر نادى فأجهشت الرمام إلى الرمام

لقد فقد أبو العلاء منبعا خصبا للحب الصادق الذي كان ينساب في أعماقه ، و يخفف من وطأة عاهة العمى ، خصوصا و أنه لم يتزوج ،وطبعا لم يكن له أولاد فتصدع نزوعه إلى المناصب المر موقة و انغلقت أمامه الآفاق (٧) ،

وقعت هاتان الحادثتان وأبو العلاء في سن الأربعين ، أي في مفترق الأعمار ، حيث تستكمل الشخصية نضجها ، وتتحدد معالم الاختيار في الحياة ، وتبدأ المرحلة الحديدة الحاسمة في تاريخ الإنسان

وبالفعل ، تشكل السن الأربعون حدا فاصلا بين طورين من حياة صاحبنا إذ لم يؤت الفرصة قبل لإظهار مدى ثقافته وأصالته ، لقد أصبح من كبار الأدباء وعلية نخبة مثقني عصره .

انعزل أبو العلاء عن ضوضاء المجتمع وعكف في بيته ، على الدرس والتأليف فعاش ما سهاه هو نفسه ، بفترة ( رهين المحابس الثلاثة ):

أرانى فى الثلاثة من سجونى فلا تسأل عن الجبر النبيث لفقدى ناظرى ، ولزوم بينى

وكون النفس فى الجسد الخبيث (٨) بيد أن خلوته لم تكن خلوة الأديرة ، إذ غدا بيته محجا لرواد العلم والأدب ، يأتون إليه كما يذهب المثقفون اليوم إلى ناد أدبى ، فأخذ بعض الرواد يروجون آراء علائية فى شتى الميادين ، وخاصة ميدان نقد المجتمع ، والملل والنحل ، والمشرائع ، فأولها بعضهم أسوأ تأويل ، فرمى المفكر الرائد بالزندقة والإلحاد ،

حقا اهم أبو العلاء بأحداث المحتمع وانفعل لمشاكل الحياة العامة ، وللأوضاع

<sup>(</sup>٢)شروح سقط الزند ج ٤، ص ١٤٢، ط ٧. القاهرة الدار القومية للنشر ١٩٦٤

 <sup>(</sup>٧) انظر عائشة عبد الرحمن بنت الشاطىء: أبو العلاء المعرى: الفصل الثالث « موت الأم » من ص ١٢٩ - ١٣٨٠
 القاهرة ، ١٩٦٥.

<sup>(</sup>۸) اللزوميات ، ج ۸ ، ص ۲۶۹ ، بيروت ، ۲۲۱

المجتمعية المتفاحشة، في عهد العباسيين (٩) فأدمجها في الاهتمامات الإنسانية المصيرية. المخر من الشره العيشي على الحياة فقال:

التعبيب كليها الحياة فا أعب بيالا من راغيب في ازدياد كما وقف حائرا أمام تناقض الحير والشر، و دهش لتعلق الناس بالغيبيات تعلقا بجعلهم بخاصمون من ليسوا على اعتقادهم، كأنهم مقتنعون ، بكيفية مطلقة ، أن كأنهم مقتنعون ، بكيفية مطلقة ، أن الحقيقة هي ما يعتقدون هم وحدهم مماكان مدعاة للصراع المذهبي وتسفيها للواقع المضطرب المخالف لحرية الفكر ، يقول :

( بالدفقيدة فتنة ما بين أحمد والمسيح هدا عطرقة يحد قوذا عئدند، يصيح (٩٠)

# ما مصبر أبي العلاء في هذا الجو ؟

نسمع عما يقاسيه أدباء أحرار من محن في الكثير من البلدان، إذا صرحوا بمالا يجارى الرأى السائد، الرأى الرسمى، لدرجة أن بعضهم يتسلحون برالتقية » أو يهجرون ميدان الكلمة.

فلنتصور مقدار شجاعة أبي العلاء ، وهو الكاتب الذي يفصله عنا ألف سنة ،أو مايقرب من الألف . يزهد في الدنيا ، في أموالها وجاهها ، ومغرياتها زهد المقتنع بصواب الاتجاه والمذهب . لقد ترك الدنيا (الدنية) (۱۰۰ . كابتا ميوله ليخلص للرأى الصريح ويرضي الضمير النظيف .

هكذا تقبل أبو العلاء الحرمان لأنه اختار موقفا معينا من الوجود ومن المحتمع ، فجاءت آثاره تعبيرا صريحا عن ذلك الموقف ، وشهادة على تعلقه بحرية الرأى ، إلى أن مات مصون الكرامة ، لم يستغل ، كما فعل الحاصة من معاصريه ، جهد العامة ويستبز أموالهم. كما لم يسمح لنفسه مثلهم بالتلاعب بالدين ولا بتسخير العلم لتحقيق أغراض شخصية . كانت عزلته عزلة المتعال الذي يراقب عصره وينقده دون آن يدنس يديه. فلم ينكن شاعر القصور، ولاكاتب المناسبات ، ولامتجزا بالأدب ، بل على العكس قد سير من مرتزقة الأدب. فلنستمع إلى الحوار الذي جاء في رسالة الغفران بين ابن القارح وشيخ الحن ، يصرحُ الأول:

« لقد شقیت فی الدار العاجلة بجمع الأدب ، ولم أحظ منه بطائل وإنما كنت

<sup>(</sup>٩) انظر الجامع فی أخبار أبی العلاء وآثارہ ، ج ١ ، من ص ١٠١إلی ١١٩

<sup>(</sup> ٩ م ) مثل هذه الأشعار يشك في نسبتها إلى أبي العلاء لأنها لاتوجد في روايته أو كتبه الأخرى ومن المعروف أن شعراكثيرا قيل على لسان أبي العلاء من قبل خصومه للإيقاع به .

<sup>(</sup>۱۰) يتردد وصف الدنيا بنفس العبارة العديد من المرات فى رسالة الغفران، انظر مثلا ص١٨١–١٨١ – ٣٦٢–٣٦٠ ٣٧٥ – ٣٩٥) .

أتقرب به إلى الرؤساء ، فأحتلب منهم در بكئ ، وأجهد أخلاف مصور (٢٠٠) ، وأجهد أخلاف مصور ور٢٠٠ ، ونست بموفق أن تركت لذات الحنة وأقبلت أنتسخ آداب الحن ومعى من الأدب ماهو كاف ، لاسيا وقد شاع النسيان في أهل أدب الحنة ، فصرت من أكثرهم رواية وأوسعهم حفظا ، ولله الحمد » (١١) .

وفى صفحة أخرى، ينطلق هذا السهم النافذ أعلى لسان إبليس فى حديث إلى ابن القارح:

« من الرجل ؟

#### فيقول:

أنا فلان بن فلان ، من أهل (حلب) ، كانت صناعتى الأدب ، أتقرب به إلى الملوك!

#### فيقول:

بئس الصناعة! إنها تهب غفة من الهيش لأيتسع بها العيال ، وإنها لمزلة بالقدم ، وكم هانكت مثلك! (١٢٦)».

#### خاتمة المطاف:

عاش أبو العلاء بائسا خاضعا للواقع ، وأدى ببؤسه ضريبة رفضه الاسترزاق بالدين والأدب والعلم . فاضطر إلى خلوة بداره في معرة النعمان ، منعز لا عن الناس و المزاحات

اليومية ، بما فيها من تحمس للحياة ومن شقاء . بيد أنه انعزل وبين جانبيه وجدان ثرى ، وفكر ثاقب انبثقت عنهما تأملات شاملة].

يتجلى كل ذلك في رسالة الغفران ، الأثر الذي يعد من روائع الآداب العالمية إنها تضم حصيلة أوضاع أبي العلاء ومواقفه ممزوجة بانعكاس ما أحدثت من انفعالات مختلفة : تجربة العزلة ، ومعاناة العمى ، وتضارب نور البصيرة المتوقدة مع ظلام عالم العاهة . فالرحلة إلى عالم ما بعد الموت ،التي هي محور رسالة الغفران، محاولة لاشعورية وطبيعية من بعض الوجوه إنها انتقال من نظرة محدودة الأفق إلى نظرة ذات آفاق بلا حدود ، و (الهجرة) نظرة ذات آفاق بلا حدود ، و (الهجرة) وجدانية وذهنية من دنيا الظلام والظلم ، دنيا المتناقضات والمعايير المزيفة ، إلى عالم بلا انحرافات وبلا تزوير ، عالم يشتاق إليه بلا انحرافات وبلا تزوير ، عالم يشتاق إليه أبو العلاء المحروم حقا .

إلا أن عالم أما بعد الموت ليس ضروريا أن يكون أعالم الصفاء والسعادة ، وكأنه ( مدينة فاضلة) أو ( جمهورية المثل) ، بل إنه عالم ، حسب ما يراه أبو العلاء نفسه ، لا يخلو ، هو أيضا ، من هموم و مخاوف و مناقشات و مزاحمات كما تسجله محاورات ابن القارح .

<sup>(</sup> ١٠١٩) البكيء: الناقة البخيلة بلبنها ، والمصور: البطيئة اللبن.

<sup>(</sup>۱۱) ص ۲۹۲، ۲۹۳

٣٠٩ س (١٢)

# المعرى بين المناصرين والمنتقدين ا

عكن اعتبار رسالة الغفران منبعا أساسيا للكثير من التأويلات المتناقضة التى انبنى عليها تصور الناس لشخصية أبى العلاء المعرى وما صاحب ذلك من انهام فى معتقده أو تبرىء وتقدير لإعانه وعمله (١٢٠). فثلا هذا سليم الحندى ينقل عن البطليوسي أن أباالعلاء كان متدينا كثير الصيام والصدقة تسمع له بالليل هينة لا تفهم (...) وكان ذاعفة ونزاهة نفس (١٤٥) وذاك لويس عوض يرميه بضروب الزندفة والمروق (١٠٠٠).

إننا ، هذا لا نقصد أن ندخل المعمعة مع الذين يتعصبون لأبي العلاء فيتصدون للدفاع عن نظرياته حتى يغلق عليهم دفاعهم العاطني مسالك البحث الموضوعي (١٦٦) ، كما إننا لن ننزلق مع الذين تناسوا فضله على الثقافه العربية فبخسوه حقه ، ولكن سنعمل على دراسة مضامين الغفران بالقدر الذي يسمح لنا بمعرفة أسباب تميزها بلغة يسمح لنا بمعرفة أسباب تميزها بلغة خاصة ، وتراكيب متميزة ، دون التصدى لتقييم مضاميها ؛ لأن ذلك يخرجنا عن الحدف لتقييم مضاميها ؛ لأن ذلك يخرجنا عن الحدف الذي نسعى إليه ه أ

## مضمون رسالة الفقران "

يقف الدارس لرسالة الغفران مندهشا أمام الموضوعات المتنوعة التى تزخر بها الرسالة ، معجبا بالإطار الفنى الذى صاغ فيه أبوالعلاء تلك المواضيع البالغة التعقيد، إذ ذاك تلح عليه أسئلة شتى يبتى معها فى حيرة ، ويصعب عليه التسليم بكون الغفران مجرد جواب عن رسالة تلقاها المؤلف من ابن القارح . إذ لا يتوقع أن ينتج عن الرد على نقط محدودة في صفحات معدودة ، جواب من مستوى (رسالة الغفران) الكثيرة جواب من مستوى (رسالة الغفران) الكثيرة المحفحات ، العميقة المضمون ، المتشعبة الحواب :

فا الأسباب التي حفزت أبا العلاء على اختيار ذلك النهج ؟

سؤال آخر تطرحه الرسالة ، شكلا ومضمونا :

ما وضع رسالة الغنمران بين آثار أبي العلاء المعرى الزاخزة ؟

نعنى ماذا عمزها عن غيرها من الرسائل والمؤلفات العلائية ؟

<sup>(</sup>١٣) انظر طه حسين، تجديد ذكرى أبي العلاء، المقالة الثالثة، ص ١٥٩، ط١، القاهرة، ١٩٦٨

<sup>(</sup> ٤١) الحامع في أخبار أبي العلاء وآثاره.

<sup>(</sup> ١٥ ) لويس عوض ، على هامش الغفران ، دار الهلال ، ١٩٦٦

ثولى الرد على لويس عوض وتخطى آرائه محمود محمد شاكر في كتابه أباطيل وأسمار في الرد على هامش الغفران ط۲ ، القاهرة ، ۱۹۷۲ .

<sup>(</sup> ۲ ۲ ) انظر مثلا ، أحمد تيمور : أبو العلاء المعرى نسبه وأخيار ، وشعره ، ومعتقده ، القاهرة ١٩٧٠

عن هذين السؤالين ، وما امهما من استفسارات ضمنية ، ستجيب الصفحات النالية :

#### رسالة ابن القارح:

وردت على أبى العلاء رسالة من أديب من أدباء حلب ، يدعى أبا الحسن على ابن منصور ويلقب بدوخله ، ويعرف بابن القارح (٣٥١–٣٢٣ ه) . غادر هذا الأديب حلب مدة ، ثم وردها ، فشعر بغربة لفتدان المعرفة والحار :

الوردن (حلب) ظاهرها ، حماها الله وحرسها ، بعد أن منيت بربضها (...) فلما دخلتها ، وبعد لم تستقربي الدار ، وقد ذكرتها لفقدان معرفة وجار ، أنشدتها باكيا :

إذا زرت أرضا بعد طول اجتنابها

فقدت حبيبا والبلاد كما هيا) (١٧) ومن قبيل المصادفات أن أبا الفرج الزهرجي كاتب نصر الدولة، كتب رسالة وكلف ابن القارح بإيصالها إليه، فسرقت منه ، فوجدها ابن القارح فرصة ، ليكنب إلى أبي العلاء ، ليعتذر إليه ويبث أحزانه :

ه گان ( أبو الفرج الزهرجي ) گانب حضرة نصر الدولة ادام الله حراسته كتب رسالة إلى أعطانيها ، ورسالة إليه ، أدام تأييده ، استودعنيها ، وسألني إيصالها إلى جليل حضرته ، وأكون نافتها لا باعتها الرسالة فيه ، فكتبت هذه الرسالة أشكو المورى ، وأبث شقورى ، وأطلعه أمورى ، وأبث شقورى ، وأطلعه طلع عُنجرى ونبجرى ، وما لقيت في سفرى من أقوام يدعون العلم والأدب ، أدب النفس لا أدب الدرس ، وهم أصفار منهما جميعا ، ولهم تصحيفات كنت أذا رددتها عليهم ، نسبوا التصحيف إلى وصاروا إلبا على ، نسبوا التصحيف

بدأ ابن الفارح رسالته بالحمد والثناء على نعم الله ، وبالتعبير عن شوقه إلى أبي العلاء وحنينه إلى لقائه حنين :

«الظمآن إلى الماء ، والحائف إلى الأمن ه م ه م ١٩٥٥ م الأمن ه م ه م ١٩٥٥ م

ثم تصدى إلى انتقادأخلاق بعض الشعراء والأدباء ممن كانوا يتهاونون في الدين ويدمنون شرب الخمر وقول الغزل، كالمتنبي ، وبشار ، وصالح بن عبد القدوس

<sup>(</sup>۱۷) رسالة الغفران، س ۲۵

<sup>. (</sup>۱۸) رسالة الغفران ، ص ۲۲ ، ۲۷ الشةور : الحاجة ، والحم ، واحده شقر (بفتح فسكون).

المجر والبجر: : الميويين والمدوم.

<sup>(</sup>۱۱) رسالة الغفران ، بير ۲۲

والصداديثي ، والوليد بن يدريد الراوندى الراوندى والجلاج ، والجلاج ، وابن الراوندى وابن الرومى ، وأبى تمام ، والمازيار . وقد كان هؤلاء وأمثالهم ، في نظره ، لا محالة من الجالدين في جهنم .

و بعد أن تعرض ابن القارح لهؤلاء القوم المذنبين ، أخذ في استفسار أبي العلاء عن الزندفة ، والتصوف ، والفقه ، والنحى ، واللغة ، وأمور الدين .

ثم انتقل إلى التشكى من الزمان وأهله قبل أن يعمد إلى مدح مخاطبه والثناء على عمله و فضله و على ما سمعه من رسائله . وختم بذكر طائفة من أنبائه الحاصة : لقد تغيرت حاله لكبر إسنه ، وقصرت قدرته عن الكتابة والدرس، وعانى الكثير من ابنة أخته التى سرقت دنانيره . وأخيرا اعتذر عما فى رسالته تلك من خطل أو زلل ، واستعطف أبا العلاء بأن لا يبخل غليه بالحواب .

#### مأذا كان الجواب:

أول ما يفاجئنا هسو أن أبا العلاء

يبدو متفائلا (أو على الأقل أكثر تفاولا من مراسله ابن القارح) ، نعم ، جاءت رسالة الغفران توقع على نغمة العفو الإلهى والمغفرة. وتعلن عن أن كثيراً من الشعراء الحاهلين والمخضرمين والإسلاميين قد ينعمون بالحنة ، خلاف ما يصرح به بعض المتزمتين من الفقهاء إذ يحشرونهم ، في المتزمتين من الفقهاء إذ يحشرونهم ، في أكثرهم من أهل الحنة لصدق إيمانهم أكثرهم من أهل الحنة لصدق إيمانهم بنية خالصة ، وإن صدرت عنهم أعمال بنية خالصة ، وإن صدرت عنهم أعمال على الناس بالنسار ، واتهامهم بالإلحاد على الناس بالنسار ، واتهامهم بالإلحاد والزندقة .

ولتبيان ذلك ، كان لزاما على أبى العلاء أن يتخذ مو قفامن الفقهاء المتعنتين الذين يتهمون الناس في سلوكهم وأعراضهم وإعانهم ، ويضيقون النطاق على حرية الرأى ، فلنتأمل مثلا ما ساقه على لسان «حسان ابن ثابت » (٢٠٠ تعليقا على قصيدته التي عدح فيها الرسول عليقية ، يقول:

« و بمر (حسان بن ثابت) فيقولون: أهلا أبا عبد الرحمن ألا تحدث معنا ساعة؟ » فإذا جلس إلهم قالوا:

<sup>(</sup> ٠٠ ) شاعر مخضرم ، وشاعر الرسول صلى الله عليه وسلم ، مات فى خلافة معاوية .

كأن سبيئة من بيت راس يكون مزاجها عسل وماء على أنيابها ، أو طعم غض

من التفاح هصره احتناء

على فيها إذا ما الليل قلت

كواكبه ومال بها الغطاء

إذا ما الأشربات ذكرن يوما

فهن لطيب الراح الفداء

و محك : أما استحييت أن تذكر مثل هذا في مدحتك رسول الله على الظهور المواد الله على الله على الله على الله على الله خيرا ، لم أذكر أنى شربت خمرا ، ولا ركبت مما حيطير أمرا ، وإنما وصفت ريق امرأة ، يجوز أن يكون حيلاً لى ، وعد شفع ويمكن أن أقوله على الظن . وقد شفع صلى الله عليه وسلم في (أبي بصير ) بعد ما مهمكم في مواطن كثيرة ، وزعم أنه مسم بأكرم مفتريا أو ليس بمفتر . وما سمع بأكرم فولدت لى (عبد الرحمن ) وهي خالة ولده إلى المهم » ذاته ولده إلى المهم » ذاته .

هنکذا یعلنها أبو العلاء حربا شعواء علی أو لئك الحامدین ، أحیانا بسخریة مرة و أحیانا بشیء تمن آلمرحیقتضیه التهنکم ۲۳۵.

**\*** \*

إن السبب الظاهر لتحرير رسالة الغفران هو الإجابة على رسالة ابن القارح ، غير أن أبا العلاء كان يرمى إلى أبعد من ذلك، فلوكان يود مجرد الحواب لفعل في سطور أو صفحات قليلة ، ثم إن المستقرئ لرسالة ابن القدارح لا يعتر فها على ما يستدعى الحديث عن الآخرة في إطار خيالي. إذن رسالة الغفران ليست جوابا بقدرما هي تحفة فنية ولغوية أملاها أبوالعلاء منتهزا فرصة خطاب ابن القارح، فانساق للمباهاة بالبراعة اللغوية ووفرةالثقافة الأدبية . وإن التباهي بالمعرفة كان عادة متبعة في عصره ، وكثيرا ما يظهر ذلك في فن المراسلة الذي شاع في القرن الرابع للهجرة ، حتى ان كل الكتاب تطرقوا لهذا الفن، فألفوا فيه الرسائل المختلفة ، جاءت على نوعين :

١-الرسائل القصار ، كرسائل الحوارز مى ٢٤٦

<sup>(</sup> ٢١ ) تتساءل بنت الشاطىء ، فيها إذا كانت من الاستراء بمعنى السرى أى السير ليلا ، اعتمادا على ما جاء فى اللسان من استرى كأسرى ، ولكننا لاندرى ما العلاقة التى تتبينها المحققة بين السير فى الليل وسياق الكلام ، ولعل الأمر يتعلق بجارية زعم أنه تسراها كما يحتمل السياق.

مسطح: ابن أثانه بن عباد بن عبد المطلب شهد بدرا، ثم خاص فى حديث الإفك، فجلده الرسول على توفى سنة ؟ ٣ هـ. ( ٢٢ ) رسالة الغفران: ص ٢٣٤، انظر كذلك حوار ابن القارح مع عبيد بنالاً برص ص ١٨٥ ، ١٨٦ وأيضا، حديث الأعشى وكيف كانت سلامته من النار، ص ١٧٧، ١٧٨،

<sup>(</sup> ۲۳ ) انظر، تجدید ذکری أبی العلاء ، « السخریة »، مس ۲۲۱

<sup>(</sup> ۲۶ ) الحوارزمي : أبو عبد الله محمد بن موسى ، توفي ببغداد ۲۳۲ ه / ۲۶۸ م

أى نوع من «الرسائل الإخوانية؛ المعروفة انداك، وحسب، وليست رسائل المجاملات أو التراسل بغية قضاء حاجة من حاجات الحياة اليومية . وإنما هي رسالة من نوع خاص كما سنرى ، فنحن ، وإن كنا نظمين إلى ما تراه بنت الشاطىء من وضع الغفران في ديو ان الرسائل الفنية الطوال التي ورثها القرن الحامس من سابقه (٢٥٠) ، إلا أننا نرى أنها بالإضافة إلى ذلك، تعتبر رسالة ترمى إلى تبليغ مضمون فلك، تعتبر رسالة ترمى إلى تبليغ مضمون وأدبيا ، أراد أبو العلاء أن ينشر ذلك وأدبيا ، أراد أبو العلاء أن ينشر ذلك المضمون بين الناس جميعا ، وفي نفس الوقت ، أن يظهر لهم مدى براعته الأدبية المغوية .

إن الغفران «رسالة» في المعنى الذي نطلق

عليه اليوم «أطروحة» أى تعبير عن رؤية خاصة شعر المعرى بوجوب إيصالها إلى الغير وتعميمها بين الناس . إنها تجارب رجل عانى الحياة طويلا . ويظهر أن رسالة الغفران أمليت ، نحو سنة ٤٧٤ ه، وأبو العلاء فى السبعين من العمر ، أى فى سن بلغ فيه تأمله درجة اكتمال النضج واختمرت فيه معرفته بالناس وبالحياة . لقد عكف عن إملائها الأعوام الطوال ، واصدا خواطره وهواجسه ، سايحاً فى أحلامه وتأملاته . ومن ثمة ، كما تقول بنت الشاطىء ، حملت الرسالة «طابع التأمل » وجمعت ما بين الاطلاع والتأهل والإخلاص المكبوتة فى تفنن مثير وتصوير الشهوات المكبوتة فى تفنن مثير وتصوير الشهوات المكبوتة فى تفنن مثير وتها

### عزاء عن العرمان :

ميزةمضمون رسالة الغفران هي هذا النزوع إلى الشمول مع براعة محكمة للتعبير عن الملاذ الحسية وعلى تنوع أشكالها، ممايدل على حرمان في هذه الذنيا، انتقل إلى الإشباع بالتسامى subbmation sublimatia نعنى أنأبا العلاء قام بعطية إعلاء للطاقات الغريزية من مستوى الشهوة إلى إشباعها بتعويضات فكرية وخيالية في العالم الآخر .

<sup>(</sup> ٥٦ ) الغفران الأبي العلاء المعرى ، ص ١٩٦٣ القاهرة ١٩٦٢

<sup>(</sup>٢٦) الممدر السابق مس ٤٥ ، ٥٥

عرف أبو العلاء حياة العزلة والحرمان فاضطر إلى كبت ميوله وإلى الزهد في الدنيا ، فكما يقول طه حسين: «فالذين يظنون به الزهدد مخطئون . فليس هو زاهد ولكنه رجل عاجز عن تحقيق آماله ، قد راض الآمال فامتنعت عليه ولم تذعن له، وأدركه اليأس من انقيادها، فخلى بينها وبين الشموس ، وأعرض عن لذاته ، لار غبة عنها بل قصورا وعجزا (...) فهو إذن ساخط على الدنيا لأنها أعجزته لا لأنه زهد فيها و فلسفته ، إذن ، كما قلت في أول هذا الحديث، فلسفة المحنق المغيض لا فلسفة المرتفع عن نعيم الحياة والدانها أو قل إنها فلسفة المرتفع عن نعم الحياة ولذاتها ، لا لأنه أراد أن يرتفع بل لأنه أكره نفسه على هذا الارتفاع .طمعه أكثر من طاقته، فهو يوثر أن يفقد كل شي على أن يرتفع بيعض اللاشيء ( . . . )أما أنا فأخصه بالرحمة والعطف ، لأنه أحب الدنيا وأعرض عنها ، ورغب في اللذات ثم صدف عنها ، ولأنه حين أعرض عن الدنيا وصدف عن اللذات لم يضمر لأحد شرا ، ولم تحسد الناس على ما أصابوا

منها ، وإنما رضى عن الحرمان واطمأنت نفسه إليه وعاش وادعا هادثا لا يؤذى أحدا ولا ينكاد أحد يؤذيه (۲۷)

وهنكذا عكف أبو العلاء على التأمل والإملاء، في صبر مناضل وصبر نبيل مصدوم، لا يرضى الهزيمة أمام أحوال الحياة ولنكى يحافظ على كرامته، رغم الشعور بالحرمان، انصرف برغباته المكبوتة إلى التأمل الذي يتقبل الواقع الحزين، ويرفض العبث، وينزهد في الدنيا لأنها زهدت فيه. ولنكن ما تحت الشعور يطفو بمنكبوته، فتظهر العيان في رحاب العالم الآخر.

هناك ، لا يجرؤ أبو العلاء على أن يتمشل جنة بها عمى ، بل تراه يتسلى عن لوعة حرمانه و يعلل نفسه بهذه الرحلة حيث يطوف فى الحنة بعينين مبصرتين أقوى ما يكون الإبصار بالحنة تختفي كل العاهات (٢٨٠) فنكل من أصيب فى الدنيا بشي من ذلك رفع عنه فى الآخرة ، بل لا يكنى أن يصبح عنه فى الآخرة ، بل لا يكنى أن يصبح الأعمى بصيرا والأعشى أحور والهرم شابا (٢٩٥) والسوداء بيضاء ، وإنما يعوض الممتحن عن محنه تعويضاً لا يتمناه إلا من الممتحن عن محنه تعويضاً لا يتمناه إلا من

<sup>(</sup>۲۷) مع أبي العلاء في سجنه ، ص ١٩٠ ، القاهرة ، ٢٣ ص ١٩٠.

<sup>(</sup>٢٨) يقول أبو العلاء على لسان عدى :

<sup>«</sup> ويحلك أما علمت أن الجنة لا يرهب لديها السقم ولا تنزل بسكنها النقم ( مس ١٩١)

<sup>(</sup>٢٩) انظر حوار ابن القارح مع الأعشى:

<sup>«</sup>فليلتفت إليه الشيخ هشا بشا مرتاحا، فاذا هو بشاب غرانق، فإر فى النعيم المفانق وقد صار عشاء حوراً معروفا ، وإنحاء ظهره قواما موصوفا( ص ١٧٧ ، ١٧٨ ) انظر كذلك ، حوار ابن القاوح مع حوييد بن ثور ( ص ٢٩٣ ) .

عانى الحرمان وامتحن بعاهة ، أو كما تقول بنت الشاطئ: لا يقترح مثله سوى المبتلى المحروم (٣٠٠ فأشد أهل الجنة بصراً هم الذين حرموا نعمة الإبصار في الدنيا وأجملهم عيونا هم عوران قيس ، وأطيب نسائها نشراً امرأة طلقت لرائحة كرهها زوجها من فيها (٣١٥ وأنصعهن بياضا جارية سوداء كانت تخدم في دار العلم ببغداد (٣٢٥) سوداء كانت تخدم في دار العلم ببغداد (٣٢٥)

وهناك في الحنة حيث الجموع الغفيرة من الشعراء والكتاب ، تكثر النساء والحواري (۲۲۵ رغم ما نعرف عن أبي العلاء من زهد وانصراف عنهن .

كما نجد محاورى ابن القارح ، في العالم الآخر ، يتساقون كؤوسا عسجدية من الحمر (٣٤٠ ويتناولون مالذ وطاب من الأطعمة (٣٥٠) .

هكذا شنى أبوالعلاء، عن طريق الإعلاء، غليله ، و فجر بالتصور والتمثيل ما حرم منه في الدنيا.

#### اصالة رسالة الغفران:

للمضمون حظ وافر فيا يمنى للغفران من أصالة .

فلا تعثر في الآداب العربية ، قبل أبي العلاء على تصور ما بعد الموت وجعله موضوع بناءأ دبي حقا، إن القرآن الكريم يتحدث عن الحنة والنار ، والصراط والحشر ، والنشر، ولكن في نظرة وعد وعيد ، وفي معرض الدعوة إلى الإيمان بالله خالق الدنيا والآخرة ، أما المعرى ، فيسبك رواية بأبطال و ديكور وإخراج وحوار .

قد يقال بأن أبا حامد الغزالى ، مثلا قد دعا إلى عالم مافوق المحسوس، عالم ليس هو عالم اليقظة ولا عالم الحلم ، ويتصعد إليه المرءبالحدس والذوق (٣٦٥).

على هذا ، نجيب بأن الرجلين لا يرميان إلى نفس القصد ، فعالم الصوفى خاص بالأقلية من المحظوظين ويتنافى مع عالمنا العادى اليومى، ولا يرمى إلى انتقاد مجتمعي (۲۷)

<sup>(</sup>۳۰) المصدر السابق ، ص ۱۲۲

<sup>(</sup>۳۱) انظر ، رسالة الغفران ، ص ۲۸۷ ، ۲۸۷ .

<sup>(</sup>٣٢) يقول أبو العلاء على لسان توفيق السوداء :

<sup>«</sup> أتدرى من أنا يا على بن منصور ؟ أنا توفيق السوداء التى كانت تنخدم فى ( دار العلم ببغداد ) ( . . . ) فيقول ( أبو القارح ) : لا إله إلا الله لقد كنت سوداء فصرت أنصع من الكافور « ( ص ٢٨٧ ) .

<sup>(</sup>٣٣) انظر مثلا: مأدبة في الجنان ، من ص ٢٦٨ إلى ٢٨١.

<sup>(</sup>٤٣) انظر الحديث عن الحور العين ، مثلا ص ٢١٢ ، ٢٨٤ ، ٢٨٧

<sup>(</sup>۳۵) مشاهد للمنادمة ، ص ۲۰۳ ، ۲۳۳ .

<sup>(</sup>٣٦) يقول أبو حامد الغزالى: «فن لم يبلغ الطور الذى وراء العقل، لا تنفّت له العين التى ينكشف منها الغيب الذى لا يدركه إلا الخواص« انظر المنقذ من الضلال ص ، ف١٩٥، ط •٣ ، القاهرة ، مكتبة الأنجلو، قام بنشر هذه الطبعة عبد الحليم محمود ) .

<sup>(</sup>٣٧) انظر : هنري برجسون ، منبعا الأخلاق والدين .

«أماعالم الغفران» فيعتمد على نفس قوى من التعخيل والمعرفة بالواقع مع اطلاع على اللغة العربية ودقائقها وعلى تاريخ الأدب ، والمذاهب والأديان . . .

وحجتنا على ذلك واضحة تشهد بها مشاهد الغفران، جنة ونارا، فما هو التصور الديني للآخرة عند أبي العلاء ؟

والغفران رحلة «روائية »طوياة المدى بعيدة المغزى ، تتجه إلى كل الناس ، على اختلاف الأجيال ، إلى الصوفى والشيعى، إلى المتدين والزنديق ، إنها وصف ونقد لا تبشر ووعظ.

«آخرة »أبي العلاء عالم مثير ، عالم للخضع لتطورات ، تأبي إلا أن تخاق عالما أخرويا من نوع خاص يشيع فيه المحرومون حاجتهم الملحة إلى ألوان من النعيم يفتقدونها في هذه الدنيا ، ويروى ظمأ فضوله الفكرى كل المولعين بالغريب في اللغة والدخيل والمهجور ، ويشني غليله جمع المغرمين بالصناعة الفنية الأدبية ، ويفجر كبته كل من صدمت رغبة من رغباته في عالمنا ، عالم الصراع والاتعاب . إن عالم الخيال يحرر ، ولو مؤقتا ، من الأنظمة عالم الخيال يحرر ، ولو مؤقتا ، من الأنظمة التعسفية التي تفرضها العقلانية المحمدة ،

ويصعد الشهوات المغمورة المباح منها وغير المباح (٣٨٥)

جل أقوام عالم الغفران من الأدباء والشعراء وأغلبيتهم من الطبقة التي عرفت الحرمان واستكانت إليه على مغض ، فالمتنبى ذاق مرارة اللعبة السياسية ، ولم يستطع إلحام كبريائه المحروح، وامرو القيس عرف الحمر ولم يعرف الأمر وكم بكت الحنساء ، لقد تجرعت المأساة ، وزرعت الكابة حولها (٣) من أولى من هو لاء بالنمتع بالنعيم في الدار الأخرى ؟

فى جنة عالم الغفران ( جنة المحرومين فى هذه الدنيا )، ومنهم أبو العلاء نفسه ، نجد كل الطيبات من الرزق ، أطعمة شهية وضمر ونساء ، . . إنه عالم الحيرات والتسليات المتنوعة من نزهة و صيدور تصي (٤٠٠)

هذا ما خص به المعرى المحرومين، أما القادة السياسيون، وأصحاب العروش وأبناء الأكاسرة ونساؤهم فيظهرهم أبو العلاء يعانون أهوال يوم الحساب والعقاب: «تجذبهم الزبانية إلى الحجيم، والنسوة ذوات التيجان يصرن بألسنة من الوقود، فتأخذهم في فروعهن وأجسادهن، فيصحن: هل من فداء؟ هل من عذر يقام؟ والشباب من أو لادالا كاسرة يتضاغرن في سلاسل النار (٢٤١٠).

<sup>(</sup>٣٨) انظر مثلاً ، حوار إبليس مع ابن القارح حول « الولدان المخلدون » ص ٩٠٩

<sup>(</sup>۳۹) انظر ، الرسالة ، ص ۸۰۸

<sup>(</sup>٠٠) انظر بعض مشاهد الحنة من ص ٢٩٨ الى ٢٨٤

<sup>(</sup>٤١) ص ٧٤٧ . يصرن : من صار الشيء وأصاره : أماله . يتضاغون : يتصايحون

# تأثير عصر المعرى على الرسالة:

كان العالم الإسلامى ، فى القرن الحامس الهجرى ، الهبر اطورية متشتة الكلمة منهارة سياسيا ٢٤٦٠ ، لم يعد الحكم المركزى يوجه السياسة العامة من العاصمة بغداد ، بعد أن تمردت الأقاليم (حلب والقاهرة وقرطبة ، ثمردت الأقاليم (حلب والقاهرا فى ميدان . . . ) ، فكان رد الفعل ظاهرا فى ميدان الاقتصاد ، وفى التناحر الطائنى .

نشأ أبو العلاء في هذا الحو الملى عبالفوضى ، فشاهد تصدعا شاملا ، وأخلاقا غير سوية ، لا نظام ولا استقرار ، وبالتالي لا عدل ولا مساواة ولا استحقاق ، شعوبية وعصبيات قبلية ، و تدجيل و نفاق و استغلال للدين ، فلم لا يتشاءم ضمير واع ، كضمير أبي العلاء ؟

المعرى متشائم ولكنه غير يائس كامل اليأس. لذا انعزل عن الناس، أفرادا، كما انعزل عن عن عاداتهم ومعاملاتهم، ولم يقاطعهم مجتمعات فالأجيال تتصل تاريخيا وتخضع لتحول دائم، فلو لم يكن لأبي العلاء أمل (ولو ضئيلا) في قابلية الإنسانية للتغير والإصلاح لما انتقدها، ولا بتلع مراوته وسكت، دون أن يتهكم ويسخر من المتكلمين، والشيعة، والإمامية، والصوفية، والفرس والهنود؛

لذا التزم بالقيام بواجبه ولم يكتف بإصدار الأحكام اعتباطا بل يوضح الأخطاء بأمثلة محللها ثم يبنى عليها أحنكامه ؛ فلنتسعن حديثه عن الحلولية ورأيه فيها ، يقول : والحلولية قريبة من مذهب التناسخ ، وحدثت عن رجل من روساء المنجمين من أهل عن رجران )أقام في بلدنا زمانا ، فخرج مرة مع قوم يتنزهون فروا بثور ينكرب ، فقال لاصحابه : لا أشك في أن هذا الثور وجل كان يعرف « يخلف » يحران . وجعل يصيح به : يا «خلف » ويتفق أن يخور ذلك به : يا «خلف » ويتفق أن يخور ذلك ما خر تكم به ؟

الوحنكى لى عن رجل آخر عمن يقول بالتناسخ أنه قال : رأيت فى النوم أبى وهو يقول يقول : يا بنى ، إن روحى قد نقلت إلى جمل أعور فى قطار فلان ، وإنى قد اشتهيت بطيخة قال لى : فأخذت البطيخة وسألت عن ذلك القطار فو جدت فيه جملا أعور ، فدنوت منه بالبطيخة ، فأخذها أخذ مريد مشته .

«أفلا يرى مولاى الشيخ إلى مارمى به هذا البشر من سوء التمييز وتحيزهم إلى ما يمتنع من التحييز » (٤٣٥)

كما يمكن أن تتأمل موقف أبي العلاء من الصوفية، من خلال حديثه عن الحلاج

<sup>(</sup>٤٢) الحامع في أخيار أبي العلاء وآثاره من ص ٧١ إلى ١٠٠ .

<sup>(</sup>٤٣) رسالة الغفران ، س ٨٨٤ س ٩٩٨.

<sup>(</sup>٤٤) رسالة الفقران ، ص ٢٥٤

إنه يعرف بحق أحوال المنافقين والمتحزبين وتصرفاتهم ، فكل مذهب يعمل أصحابه على نشره بشتى الوسائل ، فيتردد صدى ذلك كله في المحتمع .

(الإمامية تقربوا بالتعفير فهده بعض المتدينة ذنباً ليس بغفير؟ (...)وكم متظاهر باعتزال وهو مع المخالف في نزال (٤٥٠). حقا إن أبا العلاء متشائم ، لكن كما أن الشك نوعان: شك لذاته (كما هو الحال عند الارتبابيين المنكرين لكل شي ، وعند أبي حامد الغزالي الذي يرى ، في كتابه المنقذ من الضلال ، أن عالم اليقظة والعقل المنقذ من الضلال ، أن عالم اليقظة والعقل والحواس لا عمل الحقيقة ، وشك منهجي والحواس لا عمل الحقيقة ، وشك منهجي زكارت في (حديث المنهج (٢٤٦) »

إن التشاقم كذلك ، نوعان : تشاقم ناشيء عسن بعض الناس واليأس منهم ، مثل تشاوم بطل (موليبر) في أن الميزانطروب ) دلائل ، وتشاوم لا يصاحبه يأس كتشاقم المعرى الذي لا يقصر جها أن يفضح ما في الكون من سواد واعوجاج ، مستعملا طريقة النقد المهاجم أحيانا ، وطريقة

السخرية ، أحيانا أخرى ، كما يفعل سقراط في محاوراته .

رسالة الغفران: من الآثار التي تبقت حية ، من القرن الحامس الهجرى حتى يومنا إنها تمثل جانباخاصافي الآداب العربية ، فلا نعرف للمتقدمين رسالة تشبهها ، أسلوبا وسعة خيال ، كما لا نعرف لما تزخر به من تحقيقات لغوية ونحوية ومناقشات به من تحقيقات لغوية ونحوية ومناقشات فكرية مثيلاً . إنها صنف جديد ، عكن تسميته فكرية مثيلاً . إنها صنف جديد ، عكن تسميته بر الأدب الفكرى ) (أو الرواية بر الأطروحة ) (Roman these ) إن جان هذا التعبير .

مثل رسالة الغفران كمثل القصة الفلسفية حى بن يقظان لابن طفيل ، من بعض الحوانب ، لكلتهما أصالة تحيزها عن بقية الأنواع الأدبية . طبعاً ، كل موضوع جديد يأتى بمفاهيم جديدة ،وهذه تقتضى هى الأخرى أسلوبا جديدا ولغة جديدة لتساير أصالة المعانى ، فالذى يبدع لغويا وحسب لا يعطى إلار ثات صوتية (٤٨٥) فاللغة إنما هى شكل تتقمصه الأفكار ، فلا أصالة ولا إبداع فى الأسلوب إذا كانت أصالة ولا إبداع فى الأسلوب إذا كانت الأفكار ، فلا أصالة ولا إبداع فى الأسلوب إذا كانت

<sup>(</sup>ه٤) رسالة الغفران ص ه٧٤

René descartes, déscouss de la méthode. عنوانمقالة المنهج عنوانمق

النقاد ومؤرخو الآداب حول نوعيتها : هل هي مأساة أم ملهاة .

<sup>(</sup>٤٨) هذا إذا قرضنا إمكانية وجود إبداع في لغوي مجرد عن المضمون .

هو أنها أتت بنوع جديد، من الأدب اقتضى قوالب لغوية جديدة، انصهر فيها فكان لها أثر على نمو الأسلوب الفي ، وعلى تكييف الذوق لدى الخاصة من المتأدبين ت

ومن أهداف هذه الدراسة أن تبرز ما فى طيات الغفران من تلميحات فنية وظواهر لغوية تمكن متتبع تطور اللغة العربية من إضافة عناصر جديدة إلى ملف تاريخ هذه اللغة.

فى الرسلة لمحات جميلة تعين على تصور ملك نجاح أبى العلاء فى استحداث لغة ذات قدرة فنية لا تتحرج من استعال المعروف إلى جانب المستحدث الطريف، فلأبى العلاء تعابير (علائية)، لا تخرج عن نطاق اللغة العربية، ولكنها لا تقف عند الحدود التقليدية، إنه مبتكر، ولابد للمبتكر من أن تنصب جهوده أيضاً ، على المستكر من أن تنصب جهوده أيضاً ، على العند المنابيع الوسائل التعبيرية، وليس هذا تنكرا منه للغة القدامى ، أو رفضاً للارتواء من المنابيع الصافية للسليقة العربية بل على العكس كان أبو العلاء يحسن الرقص على النغمة القديمة القديمة المرسيلة ، وعلى النغمة القديمة الشخصية التي هي من أصالته .

تأثر المعرى بمن سبقه ، كما لاشك أنه أثر، بدوره ، في أسلوب الحلف إلا أننا من الآن نو كذ أن المعرى كان واعيا للمهمة

التى التزم بها . إنه ، كما قلنا ، حامل رسالة فكرية ثقافية ليست فى متناول العامة ، فكان طبيعيا أن يجىء أسلوبه ، على مستوى المهمة ، خاصاً بالنخبة . ذاك ما يفسر ما بأسلوب الغفران من قوة لا تخلو من تعقيد فى بعض المواقف ، ولقد سعى المعرى إلى التبليغ بقدر ما سعى إلى تنميق اللفظ والتلوين بقدر ما سعى إلى تنميق اللفظ والتلوين الموسيقى الموسيقى المنهما أهى «أرستةراطية »فكرية ؟

للمعرى قدرة على التمييز بالأسلوب الوعر الممتنع توازى قدرته على استعال التعبير البسيط المألوف:

فلنقرأ حديثه عن اللغة التي يتكلمها آدم:

فيقول آدم صلى الله عليه:

«أبيتم إلا عقوقا وأذية ، إنما كنت أتكلم بالعربية وأنا في الحنة ، فلم هبطت إلى الأرض ، نقل لساني إلى السريانية ، فلم أنطق بغيرها إلى أن هلكت ، فلم الله ، سبحانه و تعالى إلى الحنة عادت على العربية ، في أي حين نظمتُ هذا الشعر في العاجلة أم الآجلة ؟ والذي قال ذلك يجبأن يكون قاله وهوفي الدار الماكرة، ألا ترية وقوله:

« منها خُسُلِيقنا و إليها نعود » فكيف أقولهذا المقال و لساني سرياني؟ (٤٩٠

<sup>(</sup>٤٩) رسالة الغفران ، ص ٢٦٦ ، ٢٣٣

فبقدر ما تتميز به هذه السطور بالسلاسة والوضوح ، بقدر ما تتوغل الفقرة التالية في الغموض والالتباس لولا مبادرة أبي العلاء إلى الشرح:

(ولو رأى تلك الأباريق (أبو زيد) (٥٠٠) لعلم أنه كالعبد الماهن أو العُبدَيد (٥١٥) وأنه ما تشبب غير، ورضى بقليل المير (٥٢٥) وهزئ بقوله:

و أباريق مثل أعناق طيرال ماء قد جيب فوقهن خنيف ٢٥٥

هيهات هذه أباريق، تحملها أباريق كأنها في الحسن الأباريق ، فالأولى هي الأباريق المعروفة والثانية من قولهم : جارية أبريق، إذا كانت تبرق من حسنها فقال الشاعر:

وغيداء أبريق كأن رضابها جي النحل ممزوجا بصهباء تاجر والثالثة من قولهم: سيف أبريق، مأخوذ من البريق قال ابن أجيمر:

تقلدت إبريقا وعلقت جعبة لتهلك حيا ذا زهاء وجامل (٤٥)

تمثل شخصية أبي العلاء المتأمل جنبا إلى جنب مع شخصية المعرى المعتز بمعرفته الواسعة للغة العربية . يريد أن يظهر بتحد وكبرياء ، على التصرف في أساليب التعبير ، فكما نجده ، يعبر بأروع تعبير وأسهله عن أدق الحلجات النفسانية واللوينات الفكرية ، مستعينا بكل المعطيات البلاغية المعهودة ، نجده بنكل المعطيات البلاغية المعهودة ، نجده كذلك ينزلق مع الإغراب والغموض عن عمد وسابق إصرار وهذا ، مثلا ما يبدو عمد وسابق إصرار وهذا ، مثلا ما يبدو جليا في نقده لرؤبة بن العجاج ، يقول : هافيذا رأى (ابن القارح) ما في (رؤبة) من الانتخاء قال :

اوسبُك رجزكورجزأبيك، لم تخرج منه قصيدة مستحسنة ( . . ) فيقول روبة : أليس رئيسكم في القديم: والذي ضهلت (٥٥) إليه المقاييس كان يستشهد بقولي ويجعلني له كالإمام؟ لافخر لك إن استشهد بكلامك فيقول وهو بالقول منطق : فقد وجدناهم يستشهدون بكلام أمة وكعاء تحمل القطل (٢٥) يستشهدون بكلام أمة وكعاء تحمل القطل (٢٥) إلى النار الموقدة في السبرة (٧٥) التي نفض عليها الشيم (٨٥) ريشه وهدم لها الشيخ عريشه ، تأخذ خشبة للوقود كيا ليصل إلى الرقود، وأجكر أيامها أن تجني يصل إلى الرقود، وأجكر أيامها أن تجني

<sup>(</sup>٠٠) أبو زيد الطائى، شاعر جاهلي أدرك الإسلام.

<sup>(</sup>١٥) الماهن: الحادم. جمعه ، مهان و مهنة .

<sup>(</sup>۲٥) المير: الطعام الذي يمتاره الإنسان.

<sup>(</sup>۳۰) الخنيف : جنس من الكتان .

<sup>(</sup>٤٥) رسالة الغفران ، ص ١٤٤ ، ٥٤١. الزهاء: الكثرة.

الجامل: القطيع من الجمال.

<sup>(</sup>٥٥) خمهل إلى فلان: رجع إليه.

<sup>(</sup>٧٥) السبرة: الغداة الباودة.

<sup>(</sup>٣٥) القطيل من الشجر : المقطوع .

<sup>(</sup>۱۹) الشم : البرد .

عساقل (٥٩) ، ومفرودا ، وتتلوا نتعما مطرودا ، وإن بعلها في المهنة (٢٠٠) لسيء العذير ، غمله ظاعن الفطن والتحذير ، وكم روى النحاة عن طفل ، ماله في الأدب من كفل ، وعن امرأة لم تُعمد يوماً في الدراة (٢١) .

#### تقسيم رسالة الغفران:

تنقسم الرسالة إلى قسمين رئيسين : القسم الأول:

قصة خيالية تمر في السموات العلا، أبطالها عدة، تختلف أصنافهم: منهم من يقيم في السعير. أكبر في الحنة، ومنهم من يقيم في السعير. أكبر الأبطال ورئيسهم هو ابن القارح نفسه، اختاره المعرى بهذا الدور الرئيسي، ليقف هو ذاته على بطلان ما روجه عن بعض الشعراء والأدباء من زندقة وإلحاد وليشعره بخطل آرائه عن الدنيا وأهلها، ويجتمع ابن القارح في الحنة مع الكثيرين ويتفاهم معهم، و هكذا سيحبهم و يصبح

من المدافعين عنهم ضد المتعنتين. وكأنه ترجمان لآراء المعرى. وحول قضايا شي تتعلق باللغة ، والشعر ، والأدب والعقائد:

الملاحظة أنه لا يوجد بين قسمى الرسالة ارتباط وظيفى ، بل إن ما يجمعهما هو مجرد ملامسة اقتضاها شعور أبى العلاء بالإطالة فى الرحلة الأخروية وتنبهه إلى ضرورة الإجابة عن رسالة ابن القارح يقول:

(وقد أطلت في هذا الفصل ، و نعود الآن السلم الإجابة عن الرسالة) (٦٢٦ إن القسم الأول كتاب قائم بذاتسه ، وهو رواية الغفران ، أي عالم خيالي ليس فيه سوى تلميحات بالإجابة عن بعض أسئلة ابن القارح ،

أما القسم الثانى فقد خصصه للرد على أسئلة مراسله نقطة بعد أخرى .

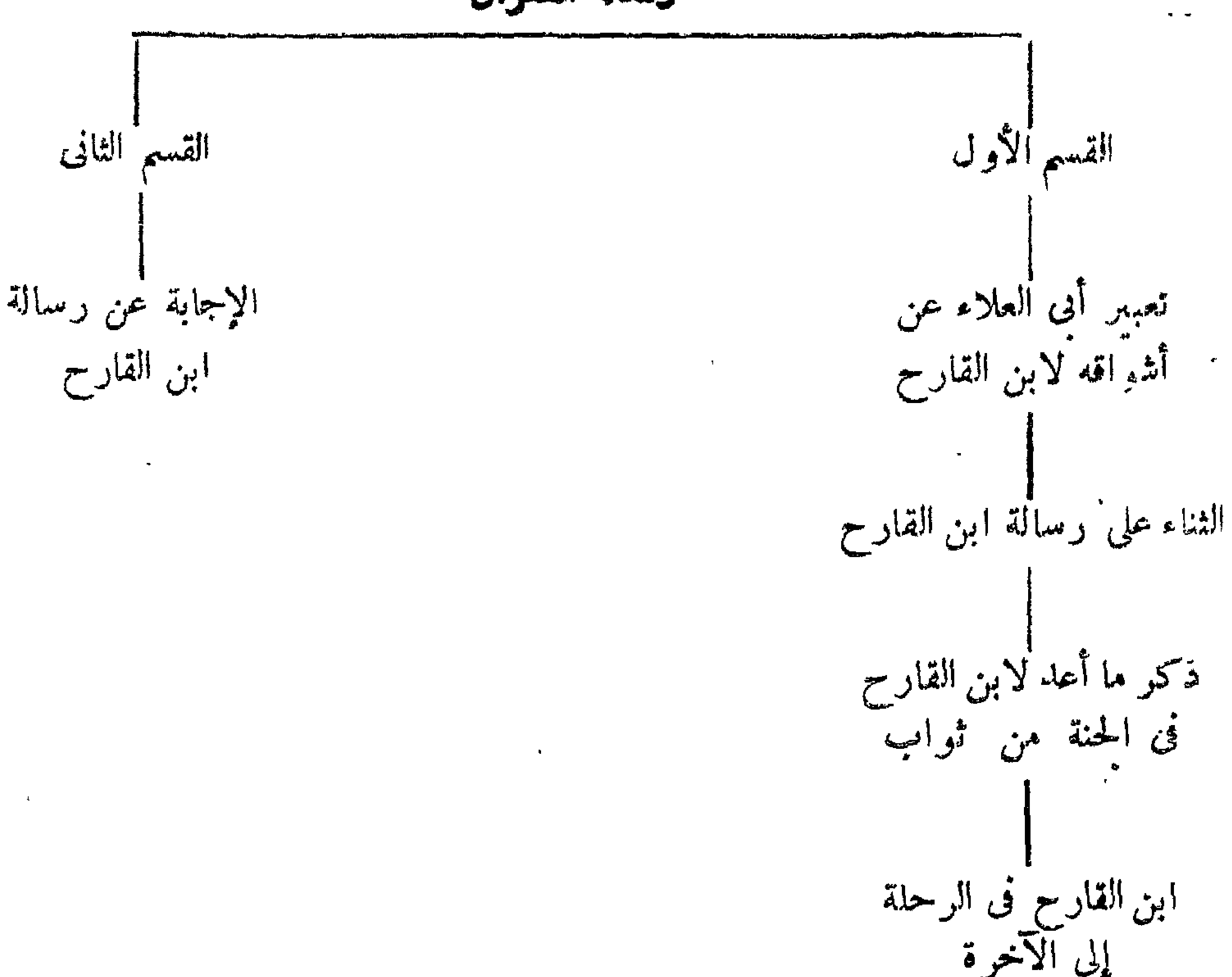
يعطى الشكل التالى تصميا مجملاً عن القسمين معا.

<sup>(</sup>٩٥) جمع عسقل عسقول: فسرب من الكمأة.

<sup>(</sup>٣٠) المهنة : الحدق بالحدمة والعمل المغرود، بالضم : ضرب من الكنّاة، جمعه مناريد – النعم المطرود، من : طرد الإبل ضمها من تواحيها وساقهًا .

<sup>(</sup>۲۱) رسالة الغفران : ، س ۲۷۰ ، ۲۷۲ .

<sup>(</sup>۲۲) رسالة الغفران ، ص ۲۷۹.



سنتيع ، الآن ، مراحل كل قسم على حدة .

#### القسم الأول

مهما تنكن الأسباب التي دعت أبا العلاء إلى تأليف رسالة الغفران ، فإن الإجابة على رسالة ابن القارح تظل المنطلق الأول والهدف الأساسي ،الذي رمى إليه صاحبنا، لذا كانطبيعيا أن يستهل الحواب بالتعبير عن أشواقه وإبداء شعوره نحو مراسله قبل أن يخلص إلى التعليق على الرسالة التي وصلته وقد حرر لذلك صفحات قبل الشروع في الرحلة إلى الجنة . يقول بعد البسملة: « قد علم الحبر الذي نسب إليه جبر ائيل، وهو في كل الحبر الذي نسب إليه جبر ائيل، وهو في كل الحبر الذي نسب إليه جبر ائيل،

حياطة (٢٦٠) تشمر من مو دة مو لاى الشيخ الحليل ، كبت الله عدوه ، وأدام رواحة إلى الفضل وغدوه ما لو حملته العالية من الشيجر ، لدنت إلى الأرض غصب ونها ، وأذيل من تلك الثرة مصونها ، وأذيل من تلك الثرة مصونها ، وأذيل من تلك الثرة

ثم يبدأ وصف رسالة ابن القارح قائلا: «وقد وصلت الرسالة التي بحرها بالحكم مسجور ، ومن قرأها مأجور ، إذ كانت تأمر بتقبل الشرع ، وتعيب

<sup>(</sup>٩٣) الجماطة : سواد القلب وحبته . وهي أيضا واحدة الحماط : شجر كالتين ثمره أحمر حلو منابته أجواف الجماط : شجر كالتين ثمره أحمر حلو منابته أجواف الجمال .

من ترك أصلاً إلى فرع وغرقت في أمواج بدعها الزاخرة ، وعجبت من اتساق عقودها الفاخرة ، ومثلها شقع ونفع ، وقرب عند الله ورفع ، وألفيتها مفتتحة بتمجيد ، صدر عن بليغ مجيد ، و في قدرة ربنا - جلت عظمته - أن بجعل كل حرف منها شبح نور ، لا يمتزج عقال الزور يستغفر لمن أنشأها إلى يوم الدين، ويذكره ذكر محب خدين (٢٥٠ و لحله سبحانه ، قدنصب لسطورها المنجية من اللهب عمدار يجمن الفضة أو الذهب، تعرج بها الملائكة من الأرض الراكدة إلى السماء ، وتنكشف سعوف الظلماء (٦٦) بدليل الآية: (إليه يصعد الكالم الطيب والعمل الصالح يرفعه ١٥٠٠ :

الوهده الكلمة الطيبة كأنها المعنية بقوله: ألم تركيف ضرب الله مثلا كلمة طيبة كشجرة طيبة أصلتها ثابت وفرعها في السماء تؤتى آکلها کل حین بإذن رسما » (۱۲۸).

وفى تلك السطور كلم كثير ، كله عند

البارى ــ تقدس ــ أثبر (٦٩).

أتت الصفحات السابقة كديباجة امتازت بشي غير قليل من المحاملة ، كما تقتضيه الحال ، في رسالة إخوانية ، و تحمل في طياتها تقديرا كبيرا من المعرى لمراسله ، فابن القارح ، كما يبدو في نظر أبى العلاء ، صادقا كان أم مستهزئا ، رجل علم وحكمة وورع ، وبما أنه افتتح رسالته بالثناء على الخالق تعالى ، استحق نعيم الحلد في الحنة .

( فقد غرس لمولاى الشيخ الحليل \_ إن شاء الله ــ بذلك الثناء شجر في الحنة لذيذ اجتناء ، كل شجرة منه تأخذ ما بين المشرق إلى المغرب بظــل عاط . (٧٠) والولدان المخلدون في ظلال تلك الشجر قيام وقعود ، وبالمغفرة نيلت السعود ، يقولون، والله القادر على كلءزيز، نحن وهذه الشجر صلة من الله تعالى لعلى بن منصور (٧١) تخبأ له إلى نفخ الصور » (٧٢).

لم يكتف أبو العلاء بأن يتمنى لصالحه نعيم الحنة ، بل يسعى إلى تحقيق ذلك التمنى ولو خيالاً ، ويأتى إلا أن بجعل ابن القارح

<sup>(</sup>٥٦) الحدين : الصديق .

<sup>(</sup>۲۲) سجوف : الواحد سجف ، الستر .

<sup>(</sup>۲۷) سورة فاطر ، من الآية .١.

<sup>(</sup>۲۸) سورة إبراهم ، الآيتان به ، ه٧

<sup>(</sup>۲۹) رسالة الغفران ، ص ۱۲۹ ، ۱٤٠.

<sup>(</sup>۷۰) غاط: واسع مبسوط ومظل.

<sup>(</sup>٧١) ابن القارح مراسل أبى العلاء

<sup>(</sup>٧٢) رسالة الغفران ص ١٤١.

يثمتع ، فعلا ، مهذا الذي صوره من نعيم الحنان ، لذا رأيناه يبوئه أعلى درجات الفردوس ويفسح له المحال للتجول هناك. لقد خطر لابن القارح أن يقوم بنزهة في ِ الآخرة ، فصوره لنا أبو العلاء وقد امتطى جملاً قويا سريعاً من جمال الحنة ، ودونما تصميم محسدد ينطلق قاطعا أشواط هذه الحولة العجيبة ، ثم انتزع القارئ من كيانه الدنیوی لیسایر ، عن کثب ، خطوات الرحلة ويشارك ابن القارح بشرف وشغف مختلف نشاطاته التي ابتدعها المواهف ابتداعا هكذا بجعلنا نعيش ساعات طوالا في جو الرحلة القارحية المشوقة إلى الآخرة ، كما نتمتع ، في آن واحد ، بمحاوراته المتنوعة المشارب مع ما يربى على خمسين محاورا ما بین شاعر و لغوی و نحوی و آدیب . . . بل حتى مع آدم وإبليس ، والحن ، وبعض الحيوانات ، وغير هؤلاء يقيم في الحنة آو جهنم. فينادهش ابن القارح ، وننادهش بدورنا معه أمام خبرات الحنة وترتعش فرائصنا جميعا أمام مشاهد هول يوم الحشر وكوارث أهل النار . با

لقد نجحت عبقرية أبى العلاء فى تصوير مبدع للعالم الأخروى ، وبالرغم من أن أسباب الرحلة القارحية واهية ، من الحانب العقلانى ، فإنها تسجل نجاحا فائقا فى الفن الروائى ،

إذا نحن رافقنا ابن القارح وجدناأن الرحلة طويلة ومغرية تمر بمراحل تتوالى كما يأتى:

# الرحلة الأولى:

فى الحنة : يظهر ابن القارح متربعا إحدى عرصات الحنان ، وقد اصطفى له جماعة من الأدباء وأثمة اللغة المقيمين بالحنة وهم يتبادلون أطراف الحديث حول وقائع العرب ، يقول :

( وكأنى به ( ابن القارح) ، أدام الله الحمال ببقائه – إذا استحق تلك الرتبة بيقين التوبة ، وقد اصطفى اله ندامى من أدباء الفردوس ( . . . ) وأبو عبيدة يذاكرهم بوقائع العربومقاتل الفرسان، والأصمعى ينشدهم إمن الشعر ما أحسن إقائله كل ينشدهم إمن الشعر ما أحسن إقائله كل الإحسان .

وتهش نفوسهم للعب بي أفية ذفون اللك تلك أفيالاً الله الرحيق الإلانية في أنهار الرحيق الإلاكا .

#### الرحلة الثانية:

بدأ الرحلة: خلال تلك الحلسة الأدبية ، يخطر لابن القارح أن يقوم بنزهة في الحنة فنشاهده ، على جمل غريب الصفة ، يسير من غير تصميم مسبق .

ثم إنه – أدام الله تمكينه – يخطر له حديث شيء كان يسمى النزهة في الدار الفانية ، فيركب بجيبا من نجب الحنة خلق من ياقوت

<sup>(</sup>٧٣) رسالة الغفران من ص ١٦٨ إلى ١٨٢

و در ( . . . ) فیسیر فی الحنة علی غیر منهج ، و معه شیء من طعام الحلود (۲۷۶).

ها هو ذا يطوف بين الأشجار والأنهار محفوفا بما لذ من الطعام والشراب ، متمتعاً بجال الحور العين ومجالس اللهو والغناء .

هناك، في الحنة ، يصادف بعص الشعراء الحاهليين و المخضر من ؛ من حُظوا بلطف الله و نجوا من جهنم ، فيقيمون ندوات أدبية و لعوية فيها من المتع الفكرية ، بقدما ما توفر من الملذات الحسية التي تشبع ، بمتعة فائقة ، كل الرغبات البشرية . ي

#### الرحلة الثالثة:

القيامة: لم يفت أبا العلاء أن يقف ينا وقفة يصنف خلالها أهوال القيامة، هكذا أخذ ابن القارح يحكى ( تتم بن أبتى) عما لقيه من مشاق يوم القيامة، ومن انتظار فى قلق ، دام ستة أشهر ، بين هول الحشر وأمل الشفاء فا يقول :

ر أنا أقص عليك قصبى : لما نهضت أنتفض من الرّبم ، وحضرت حرصات القيامة ( ، ، ، ، ) ، فافتكرت ، فرأيت أمراً لاقوام لمثلى به ، ولقينى الملك الحفيظ عاز برلىمن فعل الحير ، فوجدت حسناتى قلياة

كالنشأ في العالم الأرمل ( . . . ) فلما أقمت في الموقف رهاء شهر أو شهرين وخفت في الموقف رهاء شهر أو شهرين لوخفت في العرق من الغرق ، زينت لى النفس الكاذبة أن أنظم أبياتا في (رضوان) خازن الحنان عملها في وزن :

قفا نبك من ذكرى حبيب وعيرفان ووسمنها «برضوان». د. (۲۲۵،

وقد استغرقت قصة الحشر هذه أربع عشرة صفحة ، حكى ثنا فيها ابن القارح عن وقفة الحساب ، ويوم الحشر ، وماعاناه من ظمأ و تعبو حرارة ، أثر ذلك ، استأنف طوافه بمرافق الحنة ، وعاد من جديد إلى حوار الشعراء والقيان ، في مجالس شراب وغناء ورقص ، وفي ندوات شعرية ولغوية حول مآدب بالحنان ،

#### الرحلة الرابعة:

جنة العفاريت: حرض الفضول رغبة ابن القارح في أن يطلع على أحوال أهل المحجم .

وفي طريقه إلى جهتم عرج على رواق العفاريت (وهم من الجن الذين آمنسوا برسالة نبي الإسلام).

جناح العفاريت أقل بهجة وبهاء ونورا

<sup>(</sup>٧٤) رسالة الغفران ، مس ١٧٥ ، ١٧٦

<sup>(</sup>٧٥) إنها في ألواقع، مرحلة سابقة: قابن القارح لم يدخل الجنة إلا بعد أن مر بالحشر، غيمرأن الممرى بدأ بفسل أول عن الحنة ثم جعل بعال روايته يتحدث عما عانى قبل أن يغفر له ويصبح من أهل ألهزة .وهذه طريقة رائعة لم يمرفها الفن السينائي ، ولا بعض أصناف، القصة ، إلا حديثا م

<sup>(</sup>٧٦) رسالة الغفران ، ص ٢٤٨ . تستمر حكاية الحشر حتى صفحة ٢٦٢

و متعة من جنة البشر ، ولم يفت ابن القارح أن يكلم سكانه ، ويستمع إلى أشعارهم وأخبارهم :

( ويبدو له أن يطلع إلى أهل النار فينظر إلى ماهم فيه ليعظم شكره على النعم ( . . . ) فيركب بعض دواب الجنة ويسير ، فإذا هو بمدائن ليست كمدائن الجنة ، ولا عليها النور الشعشعانى ، وهي ذات أدحال وغماليل فيقول لبعض الملائكة :

ما هذه ياعبد الله ؟

فيقول: هذه جنة العفاريت الذين المنوا بمحمد عليلية (...) فيقول: لأعدلن إلى هؤلاء ، فلن أخلو لديهم من أعجوبة ، فيعوج عليهم . .. » (٧٧).

#### الرحلة الخامسة:

الحميم : يودع ابن القارح مأوى العفاريت ليتابع سيره نحو جهنم ، فيقف قريبا من المطلع إلى النار ليتحدث إلى الخنساء :

« فيرى إبليس – لعنهالله و هو يضطرب في الأغلال والسلاسل » (٧٨) فيحادثه

ثم يطرح أسئلة على بعض الشعراء الجاهلين و الإسلامين و العباسيين الذين يقيمون بالنار:

فلما رأى (قلة الفوائد للهم ، تركهم في الشقاءالسرمد، وعمدلحمله في الحنان» (٧٩٠).

#### الرحلة السادسة:

رجوع ابن القارح إلى الحدة : بعد الحولة الاستطلاعية في الحديم ، يعود إلى مقره بالحنة ، فيصادف آدم فيتحدث معه تم يلتقي بـ ( ذات الصفا) (٨٠٠) .

وأخيرا بمر «بأبيات ليس لها سموق أبيات الحنة ، فيسأل عنها فيقال : هذه جنة الرجز » (١١٦) فيحاورهم .

بعد هذا الطواف، تنتهى الرحلة ويتكيء ( ابن القارح ) على مفرش من السندس؛

ويأمر الحور العين أن يحطن ذلك المفرش فيضعنه على سرير من سرر أهل الحنة ، وإنما هو زبرجد أو عسجد، ويكون البارى فيه حلقا من الذهب تطيف به من كل الأشراء حتى يأخذ كل واحد من الغلمان،

<sup>(</sup>۷۷) رسالة الغفران ، ص ۱۹۸۹ - ۲۹۰

<sup>(</sup>۷۸) رسالة الغفران ، ص ۲۰۹

<sup>(</sup>۷۹) رسالة الغفران ، صن ۲۰۳

<sup>(</sup>٨٠) اسم حية اشتهرت بالوفاء بالعهد، استحقت نعيم الجنة -

نظم النابغة قصيدة عن هذه الأسطورة .

<sup>(</sup>٨١) رسالة الغفران ، ص ٣٦٣ ، ٢٦٤

وكل واحدة من الحوارى المشبهة بالحثمان، واحدة من تلك الحكت أ، فيحمل على تلك الحال إلى محله المشيد بدار الحلود (...) وتناديه الثرات من كل أوب وهو مستلق على الظهر:

هل لك يا أبا الحسن ؟ (١٢٦ هل لك ؟ فإذا أراد عنقودا من العنب أو غيره انقضب من الشجرة بمشيئة الله ، وحملته القدرة إلى فيه . . » (١٣٥) .

يشعر أبو العلاء بأنه أطال في وصف الرحلة القارحية ، فيختتمها قائلا :

( وقد أطلت في هذا الفصل ، ونعود الآن إلى الإجابة عن الرسالة » (٨٤٠). بعد هذا الملخص المقتضب لمراحل القارحية التي استغرقت القسم الأول من الغفران فنتقل إلى الحديث عن القسم الثاني للرسالة.

#### القسم الثاني

ينقلنا أبو العلاء من الحو القصصى الممزوج الأسطورة و المعرفة اللغوية و الأدبية إلى جو المراسلات المعهودة لدى معاصريه من أدباء و لغوين .

فيتصدى في القسم الثاني إلى الحواب عما ورد في رسالة ابن القارح من أسئلة.

، ص ٣٨٧ - ٣٩٠ . الخوزل هنا : السم . الشب : ملح معدني قايض .

بجيب عنها واحدا واحدا . ويبدأ بالتعليق على تقدير ابن القارح له وعلى ما نقله من الآراء حول خلقه وعمله ، متواضعا تواضع النزهاء .

(وأما ما ذكره من حالى ( . . . ) فطالما عطى الوثن سعودا ، فصار حضوره للجمه لله موعودا ، فإن سررت بالباطل ، فشهرت باتخاذ النياطل ، وإن الصابر مأجور محمود ، ولا ريب أن سي قدر لمن ظعن شرب مشمود .

وأحلف كيمين امرئ القيس (٠٠٠) والأخرى التي أقسم بها زهير (٠٠٠) إنى لمكذوب عليه كما كذبت العرب على الخول (٠٠٠) ويقال إنني من أهل الدين ، ولو ظهر ما وراء السلدين ، ما اقتنع إلى الواصف بسب ، وود أن يسقيني جوزلا بشب ده،

بعد هذا ، يبدى تأسفه على ضياع رسالة أبي الفرح الزهرجي إليه:

« وو ددت أن (الرسالة) وصلت إلى ولكن ما عدل ذلك العديل ، فبعيد ما تغنى هديل، هلااقتنع بنه قة أو توثب، و ترك الصحف عن نوب ؟ فأرب من يديه ولا اهتدى في الليلة بفرقديه » (٨٦).

<sup>(</sup>۸۲) أبو الحسن : كنية ابن القارح .

۱۱ الغفران ، مس ۱۳۷۸ ، ۱۳۸ مر ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ مر ۱۳۷۸ مر ۱۳۷۸ مر ۱۳۷۸ مر ۱۳۷۸ مر ۱۳۷۸ مرکز ۱۳۷ مرکز ۱۳۷۸ مرکز ۱۳۷ مرکز ۱۳۷۸ مرکز ۱۳۷۸ مرکز ۱۳۷ مرکز ۱۳۷ مرکز ۱۳۷ مرکز ۱۳۷ مرکز ۱۳ مرکز ۱۳ مرکز ۱۳ مرکز ۱۳۷۸ مرکز ۱۳ مرک

ثم يتسدت عن الأشخاص الذين جاء ذكرهم في الرسالة القارحية ، فيدافع عن بعض المسهمين منهم، مثل دفاعه عن « بشار» ضد تهمة الزندقة ؛ إذ يرى أبو العلاء أن

﴿ إِنَّمَا أَخَذَ ذَلَكَ عَنْ غَيْرُهُ ، وقد روى أنه وجد في كتبه رقعة مكتوب فيها: إنى أردت أن أهمجو فلأن بن فلان الهاشمي فصفحت عنه لقرابته من رسول الله طيس (۱۸۷

ويؤكد النهمة بالنسبة لآخرين كقوله في المسحقين:

(فغير البررة ولا المنصفين) (١٨٨). إلى جانب ذلك ، يتطرق أبر العلاء المحديث عن بعض المذاهب والعقائد ، فيتعرض إلى مشكل الزمان والمكان، ومشكل التناسخ ، كما يتعرض إلى مشكل مذاهب القرامطة (٨٩٠) والمعتزلة وأهل الحلول (٩٠) ، فيناقش أصحابها وينتقل نعدة أفكارهم ويظهر زيفها .

لم يشر صاحب الغفران هاته القضايا لمحرد ذكرها ، وبدون هدف معنن ، وإنما طرقها ليشرحها ويبين موقفه منها. مثلا يتعرض لذكر المعتزلة؛ ليؤكد أن يعضهم يستغلون الناس باسم الدين ، وأن من أعمهم من يشرب الخمر ولا يتورع عن ارتكاب المحش.

« كم متظاهر باعتزال ، وهو مع المخالف في نزال ، يزعم أن ربه على الدرة مخلد في النسار ، بله الدرهم ، وبله الدينسار ، وما ينفك بحتقب من المسآئم عظائم: ويقع بهافى أطائم. ينهمك على العهار والنسق، ويظعن من الأوزار الموبقة بأوفى وسق، يقنت على رهط الإجبار، ويسند إلى عبدالحبار، يطيل الدأب في النهار و الليل، ويضمر أن شيخ المعتزلة غير طاهر الردن و لاالذيل، قد صبر الحدل مصيدة ، ينظم به الغي قصردة » (۱۲)

تم لا يترك المعرى الفرصة تفرته دون أن يبدى رأيه في مشكل ، كثير ا ما اختلف

<sup>(</sup>۸۷) رسالة الغفران ، ص ۹۲۶

<sup>(</sup>۸۸) رسالة الغفران ، س ۱۲۶

<sup>(</sup>٨٩) القرامطة : طائفة باطنية يؤولون الأسكام انشرعية والآياتالقرآنيةتأويلاتظاهريةوتآويلات باطنية، كانوا يقولون بالحلول ، استغلوا الدين في القيام بدور سياسي هام. نلهر تهذه الحركة ٨٧ ٧ ٨٧ ٨م و أنتشرت دعوتها بالشام ، وانتصرت على جيوش الحليفة العباسي القتلار . حل دعاتهم بافريقية (تونس حاليا) ليمهدوا السبل لقيام

<sup>(</sup>٩٠) مثلا قام ، في بغداد ، أبو جعفر السلمعاني يدعي التناسخ وحلول الألوهية فيه، فقتلسنة ١٩٣٤م . لنظر حَديث أبى العلاء عن الحلولية ( نقلناه سابقا في الفقرة : تأثير عصر المعرى على الرسالة )

<sup>(</sup>٩١) رسالة الغفران ، ص ٥٦٤ . أطائم : جمع أطيعة وهي موقد الناد .

الناس فيه ، هو مشكل الحلول وشعوذة الحسين بن منصور الحلاج:

«وأدل رتب الحلاج (٩٢) أن يكون شعوذيا ، لا ثاقب الفهم ، ولا أحوذيا على أن الصوفية تعظمه ، منهم طائفة ما هي لأمره شائفة » (٩٣٠).

إنها أحكام لا تصدر عن متشائم، يائس، بل عن مفكر ملتزم، ينتقد بجرأة ليفتضح الزيف. النويف.

لا تقف جرأة أبي العلاء عند هذا الحد من التجريح والتعديل والنقد المرضح للأوضاع ؟ فكما تعرض إلى القرامطة ، تناول بالفحص والتمحيص مواقف عبد ألله بن سبأ أحد زعماء الإسرائيليات (٩٤٠). كل هذا يؤكد لنا أن أبا العلاء كان مجددا لحركة التفكير والنقد المجتمعي على عهده ، فهو ملتزم التزام من يؤمل مسبقا إصلاح المحتمع العربي الإسلامي .

من الواجب كذلك ، أن نشير إلى أن آراء المعرى لم تكن تعسفية ، أى (ضد) بل كثيرا ما كانت موضوعية أى (مع)

ويظهر عدم تعسفه في تحليله ، مثلا، الإلحاد والزندقة ( اللذين كانا منتشرين جمدا ، في الوسط الإسلامي آنذاك ) .

لقد بدأ رده على رسالة ابن القارح بتحايل مفهوم الزندقة بالنص على أنها شيء أصيل في الطبيعة البشرية :

(ولم يزل الإلحاد في بني (آدم) على ممر الدهور ، حتى إن أصحاب السير يزعمون أن آدم ، عليه السلام ، بعث إلى أولاده فأنذرهم بالآخرة ، وخوفهم من العذاب فكذبوه وردوا قوله . ثم على ذلك المنهاج إلى اليوم » (٩٥) .

من ثمة جماء دفاعه عن أبى الطيب المتنبى و نفى التهم التى ألصقت به ، و ذلك إحقاقا للواقع ، كما يراه :

« وكان قد طمع في شي قد طمع فيه من هر دونه . وإنما هي مقادير يديرها في العدال مدير ، وإنما من وفق، ولايراع العدال مدير ، يظفر بها من وفق، ولايراع بالمجتهد أن ايخفق. وقد دلت أشياء في ديوانه

<sup>(</sup>٩٢) جاء ، في الفهرست لابن النديم أن الحسين بن منصور المشهور بالحلاج كان : « رجلا محتالامشعوذا يتعاطى مذاهب الصوفية، يتحل بألفاظهم ويدعى كُل علم ، وكان صفرا من ذلك وكان(. . .)مرتكبا للعظائم يروم انقلاب الدول ، ويدعى عند أصحابه الألوهية ويقول بالحلول ، ويظهر مذاهب الشيعة للملوك ، ومذاهب الصوفية للعامة ، وفي تضاعيف ذلك يدعى أن الألوهية قد حلت فيه وأنه هو هو . . . » .

<sup>(</sup> انظر من ص ۲۸۳ إلى ۲۸۹ ، ط ، القاهرة ، ظهر أمر الحلاج وانتشر ذكره سنة ۲۹۹ . م )

<sup>(</sup>۹۳) الرسالة ، ص ۹۳۶

<sup>(</sup>٩٤) الرسالة ، ص ٩٤)

<sup>(</sup>٩٥) الرسالة ، صن ٢١٤

أنه كان متألها، ومثل غيرهمن الناس متدلها، فمن ذلك قوله:

ولا قابلا إلا لخالقه حكما

وقوله :

ما أقدر الله أن يخزى بريتمه ولا يصدق قوما في الذي زعموا

وإذا رجع إلى الحقائق، فننطق اللسان لا ينبئ عن اعتقاد الإنسان، لأن العالم مجبول على الكذب والنفاق، ويحتمل أن يظهر الرجل بالقول تدينا، وإنما بجعل ذلك تزينا، يريد أن يصل به إلى ثناء أو غرض من أغراض الحالبة عمم الفناء، ولعله قد ذهب جماعة هم في الظاهر متعبدون، وفيا بطن ملحدون، وفيا بطن

كثيرة هي مواقف المعرى من القضايا الكبرى ، وكلها تمتاز عيزة رئيسية :

كونها قضايا الساعة ، لذلك كان الاهتمام بها التزاما . ولا تسعنا المناسبة لنأتى على جميع تلك القضايا ، وإنما لذا اكتفينا بالإشارة إلى نماذج ، فهى قليل من كثير . مما سبق ممكن أن نخرج بأن رسالة الغفران

فاطمة الحبابي

كانت كل المدن المذكورة فى رسالة الغفران. وكذا المذاهب والأعلام. . . جميعها من المشرق، فمثلا تأتى (حلب) فى طليعة بتمية الأمكنة (حيث ذكرها ١٨ مرة)، وتليها مكة (١٥ مرة) فبغداد (١٢ مرة) فالبصرة (٨ مرات) فالحيرة (٥ مرات) فدمشق (٣ مرات) وأخيرا الكوفة (مرتين).

تدخل فی إطار زمانی معین ، و تعکس و سطا

إسلاميا خاصا ، هو الوسط المشرق فلو أن

المعرى عاش ، في نفس العصر ، بالأندلس

مثلاً ، لكانت اهماماته غير تلك ، ولو كان

بالغرب الإسلامي، في القرن الرابع و الحامس،

لما كان ليهتم بالقرامطة ، ولا ليدخل في

مجادلات حول أبي الطيب المتنبى ، ولما

وهذا يدل على أن مجالس المعرى كانت تعكس مجريات المجتمع المعاصر ، الأقرب فالأقرب . جاءت حلب في الطليعة، لأن قضايا معرة النعمان كانت خاضعة لقضايا حلب . أما العواصم الأخرى ، فلأنها امتازت إذ ذاك، بكونها مراكز سياسية و ثقافية مشعة .

لقد كان أبو العلاء رائداً للالترام من أجل الإصلاح المحتمعي .

<sup>(</sup>٩٦) الرسالة ، س ١٨٤ ، ٢٠٠

# الكيف العرب وهارسا

## ما صور العرب في جاهليم

لم تكن لهم نمة التفاتة إلى المكتبة ،إذ لم تكن الكتابة قدعر فتولم يكن نمة قار ثون ، وحين كنب لكتابة العربية أن تظهر ،أخذع صر الكتابة يبدو في الأفق ، وكان الندوين الذي سجل ما سجل ما فا القائلون ، وأكبر الظن أن هذا التدوين الأول كان مقصور أعلى الحكمة تقال ، والبيت من الشعر ينظم ، أو الحادثة ذات القيمة تسجل . الشعر ينظم ، أو الحادثة ذات القيمة تسجل . من أجل هذا لم يكن ما محفظ من هذا المدون بالشيء الكثير ، ولم يكن للمكتبة العربية بمعناها المعروف وجود ، اللهم الا إذا عددنا هذا المعروف وجود ، الذي كان يرجع اليه كلما كان

هذه الأقوال والأحدا تكانت للناس مها عناية ، و هذه العناية جرتهم إلى نوع من أنواع الحفاظ على هذا المدون ، و هذا الحفاظ اقتضى لاشك مكانآمأمونا يقوم عليه أمين ، يعرف مابس يديه .

و همكذا كانت صورة تلك المكتبة العربية الأولى، إلا أننا لا نملك نماذج من ذلك غير تلك النقوش على الأحجار التي تركت لنا عن عصور متقدمة.

و لما أظل الإسلام الحزيرة العربية وطالعهم رسول الله عمد ما التي القرآن الكريم، وكانت تلك الدعوة العامة التي طوت تحت أوائها شعوب الحزيرة العربية على اختلاف قبائلها، ثم طوت بعد ذلك شعوبا أخرى مختلفة، وفى ظل تلك الدعوة السماوية أخذ التدوين برسى خطاه ، وأخذ الكاتبون يزدا دون و يكثرون، وأخذت الرقاع والصحف تتداول ، فكان وأخذت الرقاع والصحف تتداول ، فكان الرقاع والصحف ، واقد حفظت تلك الرقاع والصحف ، واقد حفظت تلك الرقاع والصحف على رأس ما دون القرآن الكريم ، دون على والصحف على رأس عليها إلى أن كانت أيام وكانت شبه الأمين عليها إلى أن كانت أيام عمر شم عثمان حيز اجتمع المسلمون على مصحف إمام .

وما نظن أن التدوين في العصر الإسلامي الأولوقف عند تدوين القرآن الكريم نحسب بل تناول معه موضوعات أخرى من الأحداث التي كانت مرجع كتتاب السير فيها بعد، وإن كان الاعتماد لم يكن مقصوراً على التدوين بل كان جله يرجع إلى ما تعيه الملكات الحافظة، أعنى الرواة والحافظين، ولكن الذي لا شك فيه أن هذا القليل الذي دون كان مثل القليل الذي دون كان مثل القليل الذي دون كان مثل القليل

الذي دوّن أيام الحاهلية ، له أمكنته التي حفظ فها و له الأمناء الذين تو لو احفظه.

تلك صورة المكتبة العربية كما قلت، في الشأتها الأولى، بدت في الحاهلية ضديلة كل الضآلة واتسعت مع حجى الدعرة الإسلامية على يدسيدنا محمد على شيئا فشيئا، حي كانت الحلافة الأموية، وكتب للإسلام أن تثبت قواعده وتتمكن أركانه، وكتب للدولة الإسلامية أن تكون دولة بمعناها الكامل، لها ديوانها العام ولها دواوينها الخاصة، ولها ولاياتها ولها ولاياتها ولها ولاياتها ولها ولاياتها ولها والرعية ، يكتبون لأنفسهم ما تجود به والرعية ، يكتبون لأنفسهم ما تجود به والرعية ، يكتبون الدياتها والحامة والرعية ، يكتبون المنفاء والرعية ، يكتبون المنفسهم ما تجود به والرعية ، يكتبون المنفسهم ما تجود به قرائحهم من علم وأدب، وكتاب من الحاصة يكتب بعضهم إلى بعض .

كان هذا التدوين الواسع وراءه مدونات واسعة، ولم تكن تلك المدونات في جملها ملكاً عاما، أعنى تملكالدولة خاصا بل كانت ملكاً عاما، أعنى تملكالدولة فيه حقاً ومن حق هؤلاء فيه حقاً ومن حق هؤلاء وهؤلاء أن يرجعوا إليه، وكانت هذه هي الصورة الثانية للمكتبة العربية، غير أنها كانت صورة غير صورتها في العصرين الأولين الحاهلي والإسلامي، علك الأفراد منها شيئا وتملك الدولة منها شيئا هو المكتبات الحاصة وما تملكه الدولة هو المكتبات العامة :

حتى إذا كانت أيام الدولة العباسية استقر للمكتبة العربية وضعها وأحست الدولة كما

أحس الأفراد معها أنه لا بد من جمع مالتلك المدونات بجمع ماتملكه الدولة و مجمع ما ينزل عنه الأفراد لتكون من هذا و ذاك النواة الحقة للمكتبة العربية ، وكان ذلك فيايبدون بين القرنين الثالث و الرابع الهجريين ، فيحدثنا ابن سينا ( ٣٧٠ – ٤٢٨ هر عهد تلك المكتبة العامرة ، مكتبة نجارى التي كان يختلف إليها ، فنراه يقول: « فطالعت فهرست كتب الأو ائل فنراه يقول: « فطالعت فهرست كتب الأو ائل و طلبت ما احتجت إليه منها ، و رأيت من الكتب ما لم يقع اسمه إلى كثير من الناس و ما كنت رأيته من قبل و لا رأيته من بعد » .

و بعيد أن تكون مكتبة مخارى هذه العظيمة الى جمعت الكثير الذي أذهل ابن سينا و أقر أنه لم يكن قد رأى من ذلك شيئا. هذه المكتبة العظيمة التي احتشد لها هذا الحشد الكثير من الكتب، بعيد أن تكون قد كونت في يوم وليلة ولا فهرست في يوم وليلة . أعني أن و جو دها لاشك تقدم على و جو د ابن سينا تددى بعيد ، وهذا مايؤ كد ماأقول به من أن المكتبة العربية بدأت في وضعها الطبيعي مع أو اخر القرن الثالث الهجرى وأنها قبل ذلك كان لها وجود أيضا ، ولكنه وجود مختلف عن هذا الوجود الكبير الذي أحسسناه في مكتبة يخارى، وأكاد أقطع أن المكتبة العربية مع ظهور الدولة العباسية (١٣٢هـ) أخذت تثبت الحطوة الأولى منخطواتها، وأنها مع مسير هذه الدولة كان مسيرها هي أيضاً، واستقرت أوضاعها شيئا فشيئا مع توالى

الخلفاء. و ان ننسى هنا ماكان للمأمون العباسى ( ۱۷۰–۱۱۸ هر) من ببت الحكمة فى بغداد، وكان هذا البيت خز انةللكتب، يقال إن المأمون أمر بترتيبها و تبويبها فى فهارس ؟ تسهيلاً لمراجعتها.

وهكذا كتب للمكتبة العربية أن تنمو وتستقر مع العصر العباسي في الشرق وتأخذ مستواها بين المكتبات الصحيحة بدليل هذا الفهرست الذي وجده ابن سينا في مكتبة بخارى في بلوغها هذا المستوى العلمي المتبع في مكتباتنا في العصر الحاضر:

وقد رأيذا ابن الفرطي في كتابه «الحوادث إ الحامعة والتجارب النافعة » (١٦ يحدثنا أن الحليفة المستعصم ( ١٨٨هـ ٢٥٦ ه ) قصد المدرسة المستنصرية يوم الحمعة ،السابع من شعبان بعد توليه الحلافة بنجو من شهرين، وكان مع المستعصم في تلك الزيارة الشيخ شمس الدين على بن النبار ، وكان بتلك المدرسة المستنصرية مكتبة عفتفقدها الحليفة المستعصم وهنا يقول ابن الفوطى : «وأنكر ترتيها ». ، وهذا يعنى أن المكتبة لم يكن لها فهارس، شأن مكتبة الزى مع أنها أنشئت أيام المستنصر بالله الذي ولى الحلافة من سنة ٢٣٥ إلى سنة • ٤ ٥ ه و أنشأهذه المدرسة و أنشأ مها تلك المكتبة ، كما يقول ابن الفوطى فى كتابه: « الحوادث الحامعة والتجارب النافعة » كان قدتقدم إلى الشيخ عبد العزيز بن دلف ، الحازن الناسخ

الصوفى ، شيخ رباط الحريم ، بالحضور إلى المدرسة المستنصرية وإثبات الكتب واعتبار ها كما تقدم المستنصر إلى ولده العادل ضياء الدين أحمد الحازن بخزانة كتب الحليفة التي في داره أيضا ، فحضر واعتبر هاور تها أحسن ترتيب مفصلالفنونها ليسهل تناولها ولايتعب مناولها

ولكن هذا لا يعنيني هنا ،بل الذي يعنيني أن المدارس هي الأخرى كانت تضم مكتبات وهذا يحدوني إلى أن أقول: إن نشأة المكتبات كانت مع نشأة المدارس في دواوين الحلافة كما تفيد عبارة ابن الفوطي في وصف المكتبة المستنصرية ، وكما يقول عمو دشكري الألوسي: «وفي جنبها من جهة الغرب دار للكتب التي بجتمع مثلها في غير هذا الحيل كثرة ونفاسة ، وقد انفرد كل فن بمحل منها ، وكانت فهارس وقد انفرد كل فن بمحل منها ، وكانت فهارس الكتب عدة مجلات ضحام (٢) .

وكذلك كان فى الرى بيت للكتب كماروى عن الحسن البيه فى إذ يقول: وأنا أقول بيت الكتب الذى بالرى على ذلك دليل بعد ماأحرقه الكتب الذى بالرى على ذلك دليل بعد ماأحرقه السلطان محمود بن سبكتكين، فإنى طالعت هذا البيت \_ يعنى الفهرست \_ فوجدت تلك الكتب عشر مجلدات (٢٦) »

و بروى محمدراغب الطباخ فى كتابه «حلب الشهباء» أن العلامة شرف الدين عبدالرحمن المجمع بانى المدرسة الشرفية بحلب، أوقف

<sup>(</sup>۱) صن ۲۹

<sup>(</sup>٢) مساجد بغداد ومدارسها لمحمد بهجت الأثرى

<sup>(</sup>٣) معجم الأدباء لياقوت الحموى ج ٣ ص ٥١٣

عليها الكتب النفيسة من كل فن من حديث و تفسير و فقه و غير ذلك ، وكان بها أربعون نسخة من التنبيه و جميع كتب الغزالى ، وكانت جميع الكتب مثبتة عند أقاربه فى درج كبير ، فذهب فى محنة تيمور (١).

وكماكانحظ المكتبه العربية فى الشرق كذلك كان حظها فى الأندلس، فقد أثبت ابن خلدون أن أسهاء دو اوين الشعرفى مكتبة قرطمة ، عاصمة خلافة بنى أمية فى الأندلس ، كانت مدونة فى ثما نمئة و ثمانين صفحة .

ويقول وليم درامر في كتابه «المنازعة بين العلم والدين »: إن مكتبة قرطبة كانت تشتمل على ستمئة ألف مجلد ، ويقول: إن فهرست أسهاء تلك الكتب كان من أربعة و أربعين مجلداً

وإن هذه الكتب العربية الموزعة الآن بين المكتبات الغربية: الآستانة والأهلية بباريس وليدن في هولندا وغير هالتدلك على ذلك التراث الضخم الذي كانت تضمه المكتبات العربية عامة وخاصة.

وهذا التراث الضخم هو الذي صرف العرب كغيرهم من الأمم المتحضرة إلى وضع إحصاءات وافية شاملة لعلمائهم وللتصانيف التي ألفوها أو ترجموها في ضروب العلوم المختلفة .

ثم بعد أن أخذت المكتبة صفتها العامة كان

لها فهارس تحصى ما فيها و تبويه تبويبا يختلف و قصد القاصد ، وكان الحلفاء يعنون بهذه الفهارس و يحثون عليها ، كماكان من المستنصر مع خازن كتب المكتبة المستنصرية .

هذا التمهيد العام الذي بدأت به المكتبة العربية ثمانتهت إلى شكلهاالعام، كان مما حفز المؤلفين بعد أن يتناولوا المصنفات العربية بالوصف والتعريف، وأن يتناولوا كذلك العلوم تعريفا و تصنيفا، وأن يتناولوا كذلك المؤلفين وجهودهم في تلك التصانيف وكانت هذه الحهود المتلاحقة مما كشف الكثير عن التأليف العربي والمؤلفين العرب وألتي ضوعا كاشفا على العلوم التي تناولوها تأليفاو تصنيفا، وأبرز الحهدود المضيئة في ذلك إبرازا وأبرز الحهدود المتبعين للحركة العلمية عند جامعا يسر على المتبعين للحركة العلمية عند العرب السبيل لتعرف ماكان لهم من جهود علمية، ثم ماكان لهم من مؤلفات تضمنها تلك

وأكادأ جزم أنه لولا تلك الجهودالتي عرفت بالعرب وعلومهم على مر الأزمان وتتابع الأجيال، وذكرت تصانيفهم وكتبهم لماانتهنا إلى تلك الجهود التأليفية ولا تتبعنا المؤلفين ومؤلفاتهم هنا وهناك في شي مناحي الأرض، نجمع ما تركوا ولفاتنا أيضا أن نحصي لهم هذا التراث الضخم الذي يملأ المكتبات الشرقية وتضم المكتبات الغربية منه شيئا ليس بالقليل.

<sup>(</sup>١) مجلة المجمع العلمي العزبي ، مجلد ١٥

هذا التراث الذي نعتزيه عربا ويوقفنا على ماكان للأجدادفي شي ميادين العلم والمعرفة.

ولعل أقدم رجل فيا نعرف ، ممن عنوا بهذا الإحصاء العلمي و تدوينه ، هو أبوالفرج بن إساقة بن يعقوب بن النديم البغدا دى الوراق ، و يعد كتابه الفهرست أو فهر سالعلوم من أقدم الكتب الإحصائية عن العلم و العلماء ، بل قد يكون من أفضلها ، فلقد جمع فيه التراث الإسلامي ، فلا ضم إليه تصانيف اليونان والفرس و الهند التي كتبت بالعربية منسقا ذلك كله على مواضيع مختلفة موضوء آ بعد موضوع ، و اصفا ذلك كلمو صفا و إن جاء موجزا ، فإن فيه صفة الجمع و لقد انتهى في كتابه هذا إلى أو اخر القرن و لقد انتهى في كتابه هذا إلى أو اخر القرن ماوقع له من تلك الفهارس التي سبقه بها المفهرسون الأول للمكتبات العربية التي ذكر ناها.

ولقد طبع هذا الكتاب في أوربا، كما طبع في مصر، إلاأنه على الرغم من ذلك لايزال ينقصه شي لأن الأصل الذي اعتمد عليه ناشره الأول المستشرق الألماني فلوجل، مبتور غير كامل و لعل الزمن يسعف الباحثين والمنقبين بنسخة كاملة من هذا الفهرست، فإن مابين أيدينا منه نافع وجليل.

ثم كان بعد ابن النديم أبو جعفر الطوسى: (١) فى أسهاء الرجال ، وقد طبع فى كلكتا سنة ١٢٧١ هـ (١٨٥٣ م).

(٢) البيان الحامع لعلوم القرآن.

وهيذا الكتاب و ذاك و إن كانا على غير نمط الفهرست لابن النديم عامة ، إلا أنهما يتناولان بعض الحزئيات .

ثم كان بعد الطوسى أبو البركات عبد الرحمن الأنبارى ( ١٣٥ – ٧٧٥ ه) وللأنبارى فى هذا الميدان كتاب خاص وليس كتابا عاماوهو: « نزهة الألباء في طبقات الأد باء »

وعلى نمط الأنبارى كان ياقوت الحموى ( ٥٧٥ – ٢٢٦ ه ) فقد ترك لنا هو الآخر كتابا خاصا فى التعريف بالأدباء، هو: «إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب »

وقريبا من عصر الأنبارى وياقوت كان ابن نقطة أبو بكر بن محمد بن عبد الغنى البغدادى ( ٥٧٠ – ٦٢٩ ه ) فقد ترك لنا هو الآخر كتابا خاصا هو : « التقييد والأسانيد » .

وفى ظلهذا العصر أيضاكان جمال الدين القفطى (٣٦٥– ١٤٦ه) وكان له هو الآخر كتاب خاص فى هذا الميدان هو: «إعلام الأدباء بأخبار الحكماء ».

وعلى نمط القفطى كان ابن أبى أصيبعة ( ١٠٠ – ٦٦٨ ه ) بكتابه: «عيون الأنباء في طبقات الأطباء »

ولعل ابن خلكان ( ١٠٨ – ١٨١ ه) بكتابه: «وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان» قد جنح شبه جنوح إلى الحمع العام لا الحمع الخاص .

ومن قبل ابن خلكان في هذا التأليث العام صاعد صاعد بن أحمد بن عبد الرحمن بن صاعد التغلبي القرطبي ، المتوفى سنة ٢٣٤ ه ، بكتابه: «طبقات الأمم».

وفى ظل القرون السالفة كانت تواليف أخرى كثيرة منها ماهو شرقى مثل «الوافى بالوفيات » للصفدى ( ٦٩٦ – ٢٩٤ هـ) «والمنهل الصافى والمستوفى بعد الوافى » لابن تغرى أبردى (٣٠٨هـ – ٤٧٨ه) و «فوات الوفيات »لابن شاكر الكتبى (١٣٨٨–١٧٧٨ه) و « تذكرة الحفاظ »للذهبى المتوفى سنه ١٤٨ه و « و « بغيذ الوعاة فى طبقات اللغويين والنحاة » للسيوطى المتوفى سنة ٢٠١٩ ه.

وكان إلى جانب هذا الجهد الشرقى جهد أندلسى يذكرنا بماكان لأبن النديم ، وهو «فهرست الكتب والتآليف» لأبى بكر محمد بن خليفة الأشبيلي الأندلسي من علماء القرن السادس الهجري .

ولعل كتاب « إرشاد القاصد إلى أسنى المقاصد » للسنجارى شمس الدين محمد بن إبراهيم يعد هو الآخر امتداداً لمجهود ابن النديم في كتابه الفهرست.

وكذلك «القصيدة البائية في أسماء الكتب العلمية » لشرف الدين محمد بن عمر القدسي المتوفى سنة ٧٠٢ ه،

و كذا « مفتاح السعادة و مصباح السيادة » لطاشكبرى زادة المتوفى سنة ٩٩٨ هـ.

ولعل خاتمة هذه الجهودكلها هو الكتاب الحافل الذي وضعه حاجى خليفة ( ١٠٠٤ - الحافل الذي وضعه حاجى خليفة ( ١٠٦٧ هـ) والذي ذيله أحمد حافظ زادة المتوفى في سنة ١١٨٠ هـ، فضم إليه، أي مجهود حاجي خليفة ،الكتب التركية والفارسية التي عرفت بعد بكشف الظنون.

وقد ضم المستشرق الألمانى فاوجل هذا الذيل إلى الكشف كما ضم إليه برنامج الكتب المتداولة فى بلاد المغرب ، وكذا فهرست السيرطى ، ثم ستة وعشرين فهرساً للمكتبات الموجودة فى مصر و دمشق وحلب و رو دس و الآستانة وكذا فهرست ابن خير ، فجاءت هذه الطبعة بحق طبعة جامعة شاملة يكاد يغنى بها القارئ و يكاد يفيد حقاً من محتوياتها الحتلفة .

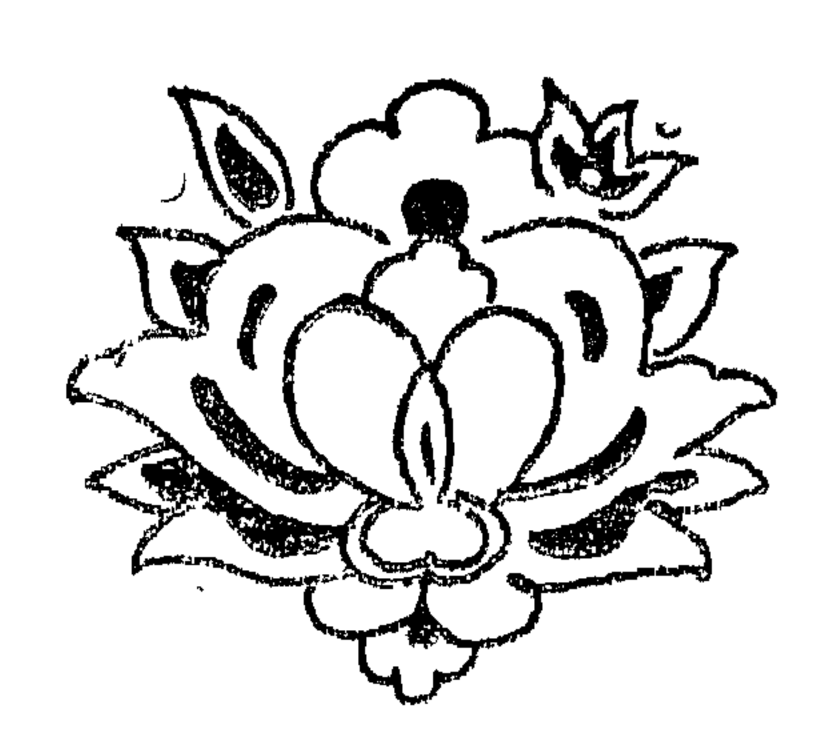
ثم لاننسي هذا الجهد الذي صنعه إسماعيل البغدادي و مكتابه: « هدية العارفين » الذي ترجم فيه للمؤلفين الذين وردت أسماؤهم في كتاب : الكشف .

وهذه الحهود كانت بعدها جهود أخرى حديثة منها : فنهارس المكتبات العامة في البلدان شرقاً وغرباً ، ومنها كتب تناولت المطبوع مثل كتاب : «اكتفاء القنوع بما هو مطبوع »افندريك، و «فهرس المطبوعات العربية » لسركيس :

ثم لا ننسى كتباً أسهمت فى هذا الحال إسهاما كبيرا يكاد يجمع بين هذه الحهود كلها منذ أن كان ابن النديم المؤلف الأول فى هذا الصدد، إلى أيام حاجى خليفة ، ومن هؤلاء: جورجى زيدان فى كتابه: « آداب اللغة العربية » ولوبس للشيخو فى كتابه: اللغة العربية » ولوبس للشيخو فى كتابه:

هذا إلى جهود أخرى تناولت جزئيات مثل «تاريخ الصحافة العربية»للكونت دى طرازى و «تاريخ الصحافة العربية» لإبراهيم عبده ، تاريخ الصحافة العربية » لإبراهيم الحسنى و لعل تاريخ الصحافة العراقية »لإبراهيم الحسنى و لعل الزركلي في كتابه : « الأعلام » يعد من الموئفين في هذه الحلبة .

محمد قنديل البقلي



### تقرير عن الندوة التي عقدت في مجمع اللغة العربية الأردني وكان موضوعها: « اللغة العربية - آراء وقضايا »

عمد قسم اللغة العربية وآدابها في الحامعة الأردنية برياسة الأستاذ عبد الكريم خليفة رئيس القسم ورئيس مجمع اللغة العربية العربية الأردني ، ندوة في مجمع اللغة العربية بعنوان (اللغة العربية – آراء و قضايا ) ، يتاريخ (اللغة العربية من جهادي الآخرة الموافق / ۲۲ من جهادي الآخرة الموافق

وقد حضر الندوة عدد من رجال اللغة في دائرة اللغة العربية بجامعة اليرموك ومجمع اللغة العربية الأردني ووزارة التربية والتعليم الأردنية ووكالة الغوث الدولية بالإضافة إلى جل أعضاء هيئة التدريس في قسم اللغة العربية وآدابها في الحامعة الأردنية وطلبة القسم.

وقد استمع الحاضرون إلى خمسة أبحاث هي : «نظرية الخطأ في لغة الملأ » للأستاذ نهاد الموسى ، و « لغة أم لغتان » للذكتور فواز طوقان ، و « مشكلات اللغة العربية وطرق حلها » للدكتور جعفر عبابنة ، وضعف الطلبة في اللغة العربية : تشخيصه و أسبابه و علاجه » للدكتور محمد حسن عواد

و « دراسة في مصطاحي علم اللغة و فقه اللغة» للدكتور محمود الحفال .

وقد جرت مناتشات مثمرة بين الحاضرين وتشكات لحنة صياغة من:

الدكتور نصرت عبد الرحون الحامعة الأردنية

الدكتور محمد بركات أبو على الحامعة الأردنية

الدكتور على حميد جامعة البره.وك

السيد عبد الحديد الفلاح عبد المعند اللغة العربية الأردنى السيد كمال رشيد وزارة التربية والتعليم السيد محمد الحاج خليل وكالة الغوث الدولية السيدة زليخة أبو ريشة طلبة الدراسات العليا السيد جاسر الرواشدة

طلبة البكالوريوس

وانتهت الندوة بإصدار النتائج والتوصيات التالية:

#### في شأن الفصييحة والعامية:

١ – رأى المحتمعون أن العربية الفصيحة هي العامل الرغيس الموحد بين أقطار العرب ، وأنها التي تربط العرب بدينهم وتراثهم، وأنها وحدها القادرة على استيعاب الحياة المعاصرة بكل زخمها وغناها.

وعلى الرغم من أن المحتمعين راضون عن دخول اللغة العربية المحافل الدولية وعن المحهود التي تبذلها المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم ، فإنهم ليجدون اللهجة العامية قد أخذت تزاحم الفصيحة في الأقطار العربية مزاحمة شديدة ، وأنها لم تعد لغة التخاطب اليومي فحسب ، وإنما غدت لغة المسرح ، والرواية والغناء ، وأخذت تتسرب في المدارس والحامعات حتى باتت لغة الدرس لدى كثير من المعلمين باتت لغة الدرس لدى كثير من المعلمين في مدارسهم ومن الأساتذة في جامعاتهم .

وإذا كان المجتمعون يرون هذه المزاحة من العامية فإنهم ليرون ، مع رغبتهم أن يتوخى أبناء العربية وجه الفصاحة ، أن تخفف على الناشئة والمنشئين في أمر العربية إذا هم أصابوا وجها تسعه مدارج الصواب العريض في بناء العربية حتى اليسر تجعل أمرهم مع لغتهم قائما على اليسر والاسماح.

ريوصي المجتمعون في هذا الشأن بما يلي:

ا - إصدار تشريع يلزم المعلمين في مدارسهم و الأساتذة في جامعاتهم استعال العربية الفصيحة في دروسهم.

٢ - أن تتجه جهرد وسائل الإعلام في الأقطار العربية إلى نهج سياسة ثابتة تنبني على اطراح العامية فيا تذيع أو تعرض أو تجيز نشره و تداوله ، ورفض أى عمل ينال من اللغة العربية أو يزرى بالمشتغلين فيها .

#### في شان تعريب العلوم:

يرى الجيمع نأن الدواعى التي كانت تحول دون تدريس العلوم في الجامعة بالعربية قد زالت الآن ، ولذا يرصون عايلي :

١ – العمل من الفور على تدريس العلوم في الحامعات باللغة العربية ، فالقضايا القومية لا تتحمل اللبث أو الإرجاء.

٢ – الإفادة من التجربة السورية في
 تعريب العلوم في الجامعة العربية.

٣ ــ الإفادة من تجربة مجمع اللغة العربية الأردني في تعريب بعض الكتب العلمية الحامعية.

ع - الإفادة من نتائج البحوت التي التي الضطلعت بها مجامع اللغة العربية في الأقطار العربية .

٥ - الإفادة من نتائج البحوث التي أجراها مكتب تنسيق التعريب لحامعة الدول العربية.

٦ - الإفادة من البحوث التي أجراها العلماء وأصحاب المعاجم في هذا الميدان

#### في شأن قصور الطلبة في اللغة العربية:

يرى المجتمعون قصورا في لغة طلبة الحامعة وكليات المجتمع والمدارس، ويردون هذا القصور إلى عوامل سياسية واجتماعية واقتصادية وتعليمية، وإلى مزاحمة العامية واللغات الأجنبية للغةالفصيحة، والشعور الحمعي بأن الإصابة في اللغة من شأن المختصين بها، وهم يوصون عما يلي:

الاقطار العربية لمكانة اللغة في المحتمع بحيث الاقطار العربية لمكانة اللغة في المحتمع بحيث لا تعلن أية لغة على العربية الفصيحة.

۲ ــ تحسين أحوال المعلمين ماديا و معنويا.

٣ - ألا يكون لمعلمي أية مادة دراسية تميز أو خصوص على معلمي أية مادة أخرى وخاصة اللغة العربية.

غ الا تجرى زيادة حصص أية مادة در اسية في التعليم العام بإنقاص حصص اللغة العربية ، وفي هذا الشأن يوصي المحتمعون وزارة التربية والتعليم بإعادة تدريس العروض في المرحلة الثانوية.

هـعدم تدريس أية لغة غير اللغة العربية في المرحلة الابتدائية الدنيا ، وعدم تدريس أكثر من لغة أجنبية واحدة في المرحلة الإعدادية.

7 - زيادة الاهتمام بالقرآن الكريم في جميع مراحل التعليم حفظا وتجويدا.
٧ - زيادة الاهتمام بالشعر حفظاو إنشادا.
٨ - أن تتجه الجهود إلى حصر ما يقع فيه أبناء العربية من أخطياء متكررة لايسعها وجه في العربية ، من أجل تصنيفها و تعليلها ، وتفسير أسباب الوقوع فيها ، وتمليلها ، وتفسير أسباب الوقوع فيها ، بتداركها في كتب تعليم اللغة العربية ، بتداركها في كتب تعليم اللغة العربية ، وإما بالتدريب الموجه المباشر .

٩ - مع تقدير المحتمعين لوزارة التربية والتعليم الأردنية في تشجيع الطلبة على المطالعة والكتابة والحطابة والشعر فإنهم يوصونها برعاية المتفوقين منهم في اللغة العربية كصرف مكافآت مالية لهم. ١ - تأليف لحنة من أساتذة الحامعة ووزارة التربية والتعليم و مجمع اللغة العربية الأردني لرصد مظاهر القصور ، ورصد أسبابه ، ووضع العلاج المناسب له.

النحو النظر في منهجي النحو والصرف على مستوى أقسام اللغة العربية في الحامعات لضبط صورتهما من جميع وجوهها، وعلاقتها بالنظر اللغوى الموروث والنظر اللغوى الحديث ، وانتهاج سياسة واضحة في رأب الصدع بين النظرين .



#### انتجديد انتخاب رئيس المجمع:

جدد مجلس المجمع فى الجلسة التى عقدها فى ١٩٨٢/٥/١٠ انتخابه الدكتور ابراهيم مدكور رئيسا للمجمع لأربع سنوات قادمة ، وصدر القرار الجمهورى رقم ٣٣٦ فى ١٩٨٢/٦/٢٦ باعتماد هذا الانتخاب .

#### فوز الدكتور عن الدين عبد الله بجائزة الدولة التقديرية:

فاز الدئتور عز الدين عبد الله عضو المجمع بِجِائزة الدولة التقديرية في العلوم الاجتماعية لعام ١٩٨٢ .

#### وفاة عضوين من أعضاء المجمع:

استأثرت رحمة الله تعالى بعضوين من أعضاء المجمع هما: المرحوم الأستاذ على النجدى ناصف والأستاذ محمد زكى عبد القادر.

#### خبراء جسد:

وافق مجلس المجمع على اختيار خبراء لبعض لجانه وهم السادة: الدكتور عبد الحميد الفزالي الأستاذ بكلية الاقتصاد والعلوم السياسية بجامعة انقاهرة (للجنة الاقتصاد)

- الدكتور حسبن عامر شرف الأستاذ بكلية التجارة بجامعة القاهرة ( للجنة الاقتصاد ) .
- الدكتور سعد الهجرسي رئيس قسم المكتبات بكلية الآداب بجامعة القاهرة ( للجنة ألفاظ الحضارة ) .

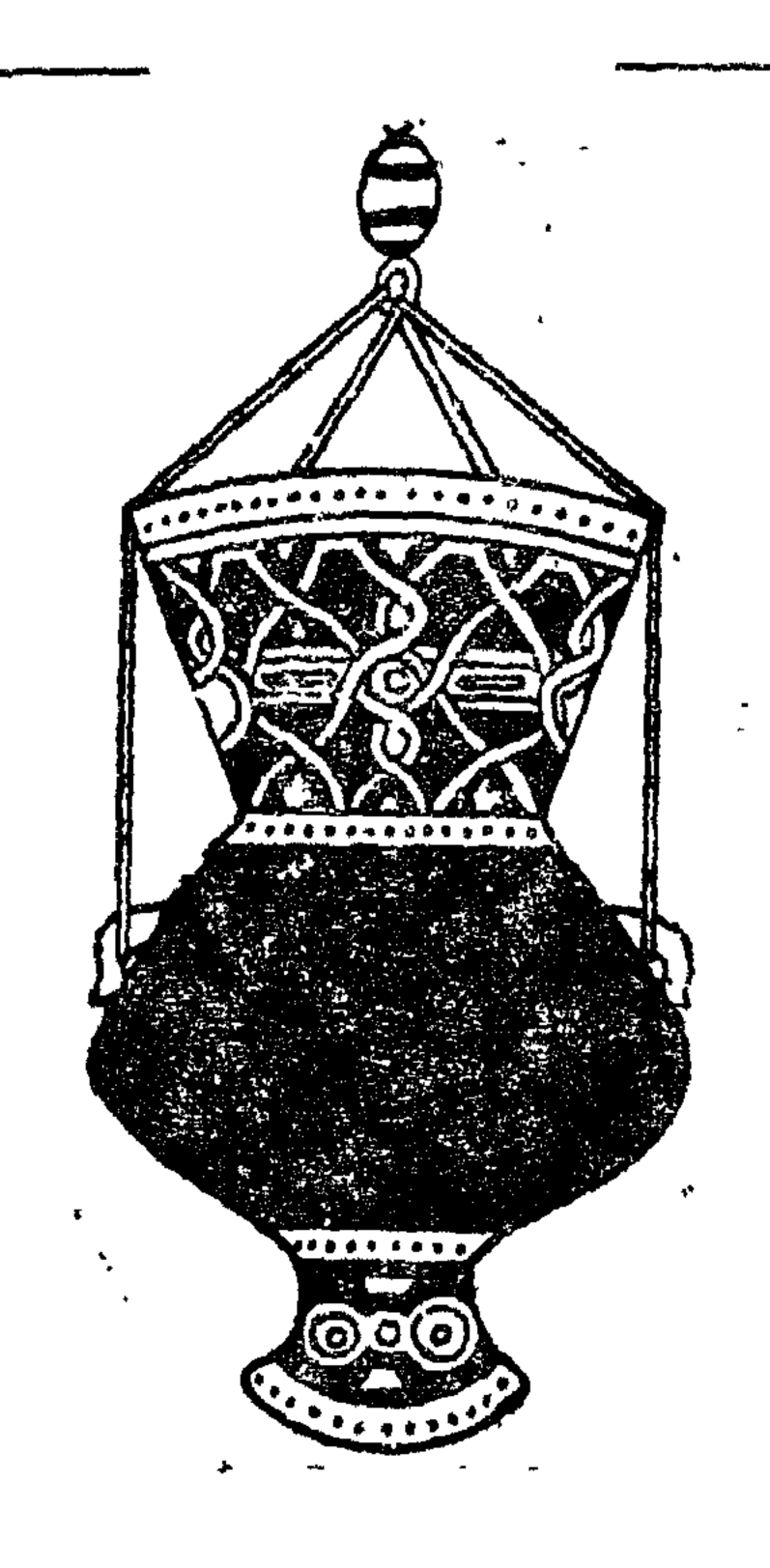
#### مسابقتا المجمع

#### (أ) مسابقة احياء التراث العربي:

فاز بيجائزتها الأولى لعام ١٩٨١/١٩٨١ الدكتور عبد المجيد قطامش عن تحقيقه كتاب « الأمثال » لأبي عبيد القاسم بن سلام .

#### (ب) المسابقة الأدبية :

فاز بجائزتها الأولى لعام ١٩٨٢/١٩٨١ الأستاذ على الفلال عن كتابه « الشيخ مصطفى عبد الرازق عضو المجمع - مفكرا واديبا » . وأعلنت المسابقة الجديدة لعام ١٩٨٣/٨٢ وموضوعها : « الدكتور عبد الوهاب عزام عضو المجمع - أديبا وباحثا »



طبع بالهبشة العامة لششون المطابع الأميرية

رئيس منجلس الادارة رمزى السيد شعبان

رقم الإبداع دار الكتب ١٩٨٥/٣٤٧

الهدئة الدارة لدرنون الطائم الأميربة ٢٠١٠ - ١٩٨٠ - ١٩٨٠

